
 

STAIZA: Comprehensive Journal of Islamic Studies 

  

 

https:// ojs.staizmojosari.ac.id/index 

e-ISSN 3063-1696 

 

Ayuningtiyas, Relasi Negara dan Agama | 1  

 

 

Relasi Negara dan Agama dalam Konteks Politik Islam: Kajian 
Komparatif antara Ibnu Taimiyyah dan Muhammad Abduh 

Santi Ayuningtiyas 
STAI KH. Zainuddin Ponpes Mojosari Nganjuk 

santiayuningtiyas@gmail.com 

 

 

Abstract 
 

The relationship between state and religion in Islamic politics has become a crucial issue, especially 
through the perspectives of two prominent thinkers, Ibn Taymiyyah and Muhammad Abduh. This study 
aims to understand how these two figures view the relationship between sharia and governance and the 
contribution of their ideas to contemporary Islamic political discourse. Library research is employed as 
the research method, encompassing a literature review from books, journal articles, and other secondary 
sources to achieve a comprehensive analysis of their thoughts. The findings reveal that Ibn Taymiyyah 
supports implementing sharia as the foundation of the state, emphasizing the importance of religious 
tradition and authority in political governance. Conversely, Muhammad Abduh offers a more rational, 
adaptive approach, emphasizing the need for education and Islamic thought reform to meet modern 
demands. Although they come from different viewpoints, both provide significant contributions to 
integrating Islamic values within political practice. This study concludes that both Ibn Taymiyyah and 
Muhammad Abduh remain relevant in facing today’s socio-political challenges, illustrating the need for 
a dynamic dialogue between tradition and modernity within Islam. 
 

Keywords : state and religion; Ibn Taymiyyah; Muhammad Abduh 

 

Abstrak 
 

Relasi antara negara dan agama dalam politik Islam telah menjadi isu penting, terutama 

melalui pemikiran dua tokoh besar, Ibnu Taimiyah dan Muhammad Abduh. Penelitian ini 

bertujuan memahami bagaimana kedua pemikir ini memandang hubungan antara syari’ah 

dan pemerintahan serta kontribusi pemikiran mereka bagi diskursus politik Islam 

kontemporer. Library research digunakan sebagai metode penelitian, meliputi kajian literatur 

dari buku, artikel jurnal, dan sumber-sumber sekunder lainnya untuk mendapatkan analisis 

komprehensif atas pemikiran keduanya. Hasil penelitian mengungkapkan bahwa Ibnu 

Taimiyah mendukung penerapan syari’ah sebagai dasar negara, dengan menekankan 

pentingnya tradisi dan otoritas agama dalam tata kelola politik. Di sisi lain, Muhammad 

Abduh menawarkan pendekatan rasional yang lebih adaptif, menekankan perlunya 

pendidikan dan reformasi pemikiran Islam agar sesuai dengan tuntutan modernitas. Meski 

berangkat dari pandangan yang berbeda, keduanya memberikan kontribusi signifikan bagi 

integrasi nilai-nilai Islam dalam praktik politik. Penelitian ini menyimpulkan bahwa baik Ibnu 

Taimiyah maupun Muhammad Abduh tetap relevan dalam menghadapi tantangan sosial-

Vol.  2, No.  1,  November  2024  ,(1-15)

https://doi.org/10.63829/js.v2i1nov.20

mailto:santiayuningtiyas@gmail.com


 

Ayuningtiyas, Relasi Negara dan Agama | 2  

 

politik masa kini, serta memperlihatkan perlunya dialog yang dinamis antara tradisi dan 

modernitas dalam Islam. 

 

Kata Kunci : Negara dan Agama; Ibnu Taimiyyah; Muhammad Abduh 

 

Pendahuluan  
Relasi antara negara dan agama telah menjadi salah satu topik sentral dalam pemikiran 

politik Islam sejak masa klasik hingga modern. Pemikiran mengenai hubungan ini 

mencerminkan variasi interpretasi terhadap syariat dan bagaimana hukum-hukum Islam 

dapat diimplementasikan dalam sebuah struktur politik yang berfungsi untuk mengelola 

masyarakat. Ibnu Taimiyyah, seorang pemikir Islam klasik dari abad ke-13, dan Muhammad 

Abduh, seorang reformis modern dari abad ke-19, adalah dua tokoh penting yang 

menawarkan pandangan berbeda tentang relasi ini. Kajian komparatif terhadap pemikiran 

keduanya menjadi relevan karena memperlihatkan dinamika perkembangan konsep negara 

dan agama dalam Islam dari masa ke masa. 

Ibnu Taimiyyah, dalam konteks sejarah politik Islam, hidup pada masa di mana 

kekuasaan politik Islam sedang mengalami kemunduran akibat invasi Mongol. Kondisi ini 

memengaruhi pandangannya tentang perlunya peran negara yang kuat untuk menegakkan 

agama dan menjaga kemurnian Islam. Ia berargumen bahwa negara dan agama merupakan 

dua entitas yang tak terpisahkan, dengan negara berperan sebagai pelindung agama dan 

pengatur masyarakat berdasarkan prinsip-prinsip syari’ah. Dalam pandangannya, kekuasaan 

politik adalah alat untuk menjaga stabilitas dan kelangsungan penerapan hukum-hukum 

Islam dalam kehidupan sosial dan politik umat Islam.1 

Sebaliknya, Muhammad Abduh, yang hidup di era kolonialisme Barat, memberikan 

pendekatan yang berbeda dalam melihat relasi antara negara dan agama. Sebagai seorang 

reformis, Abduh berusaha merumuskan pandangan Islam yang lebih kontekstual dengan 

perkembangan modern. Ia berpendapat bahwa agama seharusnya berfungsi sebagai panduan 

moral dan spiritual, sementara negara bertugas menjalankan pemerintahan dengan 

menegakkan keadilan dan kesejahteraan masyarakat, tanpa harus selalu terikat dengan 

aturan-aturan fiqh yang kaku. Dalam pandangan Abduh, Islam tidak menetapkan satu bentuk 

negara tertentu, melainkan memberikan prinsip-prinsip umum yang dapat diterapkan sesuai 

dengan kondisi zaman.2 

Kajian komparatif terhadap pemikiran kedua tokoh ini memberikan wawasan yang 

mendalam tentang bagaimana Islam dapat dipahami dalam konteks politik yang berubah-

ubah, serta menunjukkan bagaimana pandangan mereka masih relevan dalam diskusi 

kontemporer tentang hubungan negara dan agama. 

 

Metode Penelitian 
  Penelitian ini menggunakan metode library research, yaitu metode yang memfokuskan 

pada pengumpulan dan analisis data dari sumber-sumber tertulis, seperti buku, jurnal ilmiah, 

artikel, dan karya-karya sekunder lainnya. Metode ini dipilih untuk memahami pemikiran 

Ibnu Taimiyah dan Muhammad Abduh terkait relasi antara negara dan agama dalam politik 

 
1 Ibnu Taimiyyah, As-Siyasah Asy-Syar'iyyah, Jilid 28 (Riyadh: Maktabah al-Ma'arif, 1995), 256-290. 
2 Muhammad Abduh, Risalat al-Tauhid, terjemahan oleh Charles C. Adams, (Cairo: Al-Manar, 1933), 80. 



 

Ayuningtiyas, Relasi Negara dan Agama | 3  

 

Islam dengan pendekatan komparatif. Melalui library research, penelitian ini menelusuri 

literatur yang relevan untuk menggali konsep-konsep utama dan pemahaman mendalam 

mengenai pandangan kedua tokoh tersebut. Data dikumpulkan dari berbagai sumber yang 

mencakup literatur klasik maupun penelitian modern dalam lima tahun terakhir, sehingga 

menghasilkan perspektif yang kaya dan mendalam. Pendekatan ini memungkinkan peneliti 

untuk menyoroti konteks pemikiran Ibnu Taimiyah dan Muhammad Abduh secara historis 

dan sekaligus melakukan analisis kritis serta perbandingan langsung. Dengan begitu, 

penelitian ini dapat menyajikan sintesis yang komprehensif mengenai relevansi dan 

kontribusi pemikiran kedua tokoh terhadap diskursus politik Islam kontemporer.3 

 
Pembahasan 
 
Pemikiran Ibnu Taimiyah tentang Relasi Negara dan Agama dalam Konteks Politik Islam 

Ibnu Taimiyah (1263–1328 M) adalah seorang pemikir, ulama, dan ahli teologi yang 

sangat berpengaruh dalam sejarah pemikiran Islam, khususnya dalam kaitannya dengan teori 

politik Islam. Di masa hidupnya, Ibnu Taimiyah menyaksikan situasi politik yang sulit, 

ditandai dengan penaklukan Mongol di Baghdad yang meruntuhkan kekhalifahan Abbasiyah 

pada 1258 M. Kondisi tersebut membentuk pandangannya yang menekankan pentingnya 

peran negara dalam menjaga agama dan kesejahteraan masyarakat Muslim.4 Menurutnya, 

negara dan agama bukan hanya harus bekerja sama, tetapi saling membutuhkan untuk 

menjamin keberlangsungan Islam di tengah gejolak politik dan sosial. 

 

Latar Belakang Pemikiran Politik Ibnu Taimiyah 

Ibnu Taimiyah hidup di periode penuh konflik dan kekacauan yang menuntut 

stabilitas politik sebagai penopang kelangsungan masyarakat Muslim. Melalui tulisan-

tulisannya seperti As-Siyasah Asy-Syar'iyyah, ia menyampaikan pandangan bahwa negara 

merupakan instrumen penting bagi penerapan syari’ah. Tanpa pemerintah yang kuat dan 

berlandaskan keadilan, Ibnu Taimiyah berpendapat bahwa masyarakat Islam akan sulit 

menerapkan prinsip-prinsip agama secara optimal, karena syari’ah memerlukan dukungan 

struktural dan administratif yang kuat untuk diterapkan secara menyeluruh.5 Di dalam buku 

tersebut, ia menekankan bahwa negara adalah wadah yang memungkinkan penegakan 

hukum, perlindungan masyarakat, dan pemeliharaan akhlak. 

Dalam kondisi dunia Islam yang terus mengalami invasi dan ancaman dari luar, Ibnu 

Taimiyah menilai bahwa pembentukan otoritas politik yang kuat sangat penting untuk 

menjaga integritas umat. Ia juga menyarankan agar kebijakan pemerintah dirancang sesuai 

dengan konsep maslahat (kesejahteraan bersama) dan berlandaskan syari’ah, sehingga bukan 

hanya stabilitas politik, tetapi juga ketaatan beragama masyarakat tetap terjamin.6 

 

Relasi Negara dan Agama dalam Pandangan Ibnu Taimiyah 

 
3 Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan (Jakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2014), 10. 
4 Ibnu Taimiyyah, As-Siyasah Asy-Syar'iyyah, Jilid 28 (Riyadh: Maktabah al-Ma'arif, 1995), 256-290. 
5 Saeed F. Al-Azami, "Political Authority and Religion in the Thought of Ibn Taymiyyah", Journal of 

Islamic Studies Vol. 35, no. 2 (2020), 193. 
6 Rudi Supriadi, "Pemikiran Ibnu Taimiyah dalam Konteks Implementasi Syariah di Indonesia," Jurnal 

Syariah dan Politik Islam Vol. 35, no. 3 (2019), 112-128. 



 

Ayuningtiyas, Relasi Negara dan Agama | 4  

 

Bagi Ibnu Taimiyah, agama dan negara adalah dua aspek kehidupan Muslim yang 

tidak dapat dipisahkan. Menurutnya, peran negara dalam Islam adalah sebagai pelaksana 

hukum Tuhan dan pengatur kesejahteraan masyarakat. Dalam hal ini, Ibnu Taimiyah 

memperkenalkan konsep siyasah syar'iyyah, yang berarti politik berdasarkan hukum syari’ah. 

Ia berpendapat bahwa otoritas politik yang tidak didasari oleh nilai-nilai agama tidak akan 

efektif dalam mencapai kesejahteraan umat, karena hanya syari’ah yang mampu memberikan 

panduan untuk mencapai keadilan dan moralitas.7 

Ibnu Taimiyah juga menolak pandangan sekularisme yang memisahkan negara dan 

agama, karena menurutnya, hal tersebut tidak sejalan dengan prinsip Islam yang memandang 

semua aspek kehidupan harus berada di bawah naungan syari’ah. Sekularisme, bagi Ibnu 

Taimiyah, dianggap sebagai ancaman yang dapat mengganggu struktur sosial Islam, sebab 

negara tanpa dasar agama bisa kehilangan arah dan cenderung mengedepankan kepentingan 

pragmatis daripada moralitas.8 

Sebagai tambahan, Ibnu Taimiyah menekankan bahwa meskipun agama menjadi 

dasar dalam politik, terdapat kebutuhan untuk menjaga fleksibilitas dalam pelaksanaan 

kebijakan publik. Misalnya, penerapan hukum Islam dapat beradaptasi dengan kondisi 

zaman dan situasi yang berbeda, sehingga memungkinkan pemimpin untuk melakukan 

ijtihad atau interpretasi hukum sesuai keadaan. 

 

Stabilitas Politik sebagai Kunci Penegakan Syari’ah 

Ibnu Taimiyah memandang stabilitas politik sebagai kondisi penting yang harus 

dipenuhi agar syari’ah dapat ditegakkan dengan benar. Menurutnya, tanpa stabilitas, 

penerapan hukum Islam akan terganggu karena negara tidak mampu menjalankan fungsi 

dasarnya, yaitu melindungi masyarakat, menjaga ketertiban, dan memastikan penerapan 

keadilan. Oleh karena itu, Ibnu Taimiyah menekankan pentingnya pemimpin yang kuat dan 

adil, yang tidak hanya menjunjung tinggi nilai-nilai Islam tetapi juga menjaga keteraturan 

dalam masyarakat. 

Ia juga menegaskan bahwa dalam konteks ketidakadilan atau penyimpangan dari 

prinsip Islam oleh penguasa, umat tidak disarankan untuk langsung melakukan 

pemberontakan yang bisa merusak stabilitas. Bagi Ibnu Taimiyah, perlawanan terhadap 

otoritas sah hanya dibenarkan jika pemimpin secara terang-terangan melanggar syari’ah dan 

menindas rakyat tanpa sebab yang sah. Dalam pandangannya, kekacauan yang timbul dari 

ketidakstabilan justru lebih merusak daripada kepemimpinan yang lalim tetapi masih 

mengupayakan keadilan.9 

 

Relevansi Pemikiran Ibnu Taimiyah dalam Konteks Modern 

 
7 Akhmad Munir, "Konsep Negara dan Agama dalam Pemikiran Ibnu Taimiyah: Studi Relevansi di 

Indonesia," Jurnal Hukum Islam Vol. 27, no. 2 (2021): 73-89. 
8  Fathur Rahman, "Ibn Taimiyyah on Justice: Foundations of Islamic Political Thought," Islamic 

Quarterly 63, no. 4 (2018), 465. 
9 Huda At-Tamimi, "The Relevance of Ibn Taymiyyah’s Political Thought in Contemporary Islamic 

Politics," Contemporary Islam 14, no. 2 (2022), 179. 



 

Ayuningtiyas, Relasi Negara dan Agama | 5  

 

Pandangan Ibnu Taimiyah tentang hubungan negara dan agama tetap relevan di 

berbagai negara Muslim kontemporer, termasuk Indonesia. Di Indonesia, konsep siyasah 

syar'iyyah sering menjadi acuan dalam penerapan syari’ah di wilayah-wilayah tertentu, 

seperti Aceh. Penerapan hukum syari’ah di Aceh mencerminkan pandangan Ibnu Taimiyah 

tentang pentingnya integrasi agama dalam sistem pemerintahan sebagai upaya untuk 

menjaga moralitas dan tatanan sosial.10 

Sementara di Timur Tengah, pemikiran Ibnu Taimiyah menjadi sumber inspirasi bagi 

gerakan politik yang mengedepankan prinsip-prinsip Islam dalam tata pemerintahan. Ia 

memberikan ruang bagi penerapan hukum Islam tanpa menuntut bentuk negara teokrasi 

yang kaku, sehingga negara dapat menyesuaikan sistem pemerintahan dengan kondisi 

modern yang lebih kompleks. 

Beberapa negara seperti Arab Saudi menjadikan ajaran Ibnu Taimiyah sebagai 

landasan bagi penerapan sistem hukum Islam, meskipun dengan interpretasi yang berbeda-

beda. Bagi beberapa ulama kontemporer, pandangan Ibnu Taimiyah mengenai keseimbangan 

antara kekuasaan dan agama memberikan dasar untuk mempertahankan syari’ah di tengah 

era globalisasi yang sarat dengan tekanan sekularisasi.11 

 

Kritik terhadap Pemikiran Ibnu Taimiyah 

Tidak semua pemikiran Ibnu Taimiyah diterima secara universal di kalangan ulama 

maupun pemikir kontemporer. Sebagian kritikus melihat pandangannya tentang otoritas 

politik yang kuat sebagai potensi untuk membenarkan bentuk otoritarianisme. Menurut 

mereka, penekanan pada stabilitas politik dan perlunya kepatuhan terhadap penguasa dapat 

berpotensi untuk dijadikan justifikasi atas praktik kekuasaan yang represif. 

Namun, pendukung Ibnu Taimiyah menyatakan bahwa kritik tersebut sering kali 

mengabaikan konteks di mana Ibnu Taimiyah hidup. Dalam kondisi darurat, pemikiran Ibnu 

Taimiyah berusaha memberikan stabilitas politik yang penting bagi umat Muslim untuk 

bertahan di tengah krisis. Bagi para pendukungnya, konsep siyasah syar'iyyah yang 

disampaikan oleh Ibnu Taimiyah sebenarnya menitikberatkan pada pentingnya menjaga 

keadilan dan kesejahteraan umat dengan tetap berpegang pada prinsip Islam.12 

Meskipun demikian, kritik terhadap pemikirannya tetap penting untuk 

mempertimbangkan bahwa dalam masyarakat yang demokratis, konsep kepatuhan terhadap 

otoritas politik harus didampingi dengan prinsip-prinsip kebebasan dan hak asasi yang 

seimbang. Hal ini memberikan peluang untuk memperbaharui pemikiran Ibnu Taimiyah 

dalam konteks politik modern yang menghargai partisipasi publik dan kebebasan individu. 

 

Pemikiran Muhammad Abduh tentang Relasi Negara dan Agama dalam Konteks Politik 

Islam 

 
10 Mustafa Rifki, "Sharia Law and Its Application in the Province of Aceh: A Case Study from the 

Perspective of Ibn Taymiyyah’s Political Thought," Jurnal Islam Nusantara 8, no. 1 (2021), 98. 
11 Ridwan Abdulloh, "Stabilitas Politik dalam Pemikiran Ibn Taimiyah dan Relevansinya dengan Politik 

Islam Indonesia," Jurnal Politik dan Syariah 5, no. 4 (2020), 223. 
12 Akram Ridha, "Kepemimpinan dan Keadilan dalam Pemikiran Ibnu Taimiyah," Jurnal Politik Islam 

13, no. 1 (2019), 68. 



 

Ayuningtiyas, Relasi Negara dan Agama | 6  

 

Muhammad Abduh (1849–1905 M) dikenal sebagai salah satu tokoh utama dalam 

gerakan pembaruan Islam (Islah) di dunia Muslim pada abad ke-19. Abduh berfokus pada 

pentingnya reformasi pemikiran dan pendidikan untuk menghadapi tantangan modernitas, 

kolonialisme, dan ketertinggalan umat Muslim di bidang sosial-politik. Dalam gagasan 

politiknya, ia tidak hanya mengkritik penerapan agama yang kaku, tetapi juga mengusulkan 

pandangan baru mengenai relasi negara dan agama yang lebih sesuai dengan prinsip 

rasionalisme dan modernitas.13 

 

Konteks Sejarah Pemikiran Politik Abduh 

Lahir di Mesir yang pada masa itu berada dalam dominasi kekuasaan kolonial Inggris, 

Abduh melihat langsung dampak buruk kolonialisme terhadap perkembangan sosial dan 

politik umat Muslim. Situasi ini membentuk gagasannya tentang pentingnya reformasi dalam 

pendidikan dan struktur negara yang mendukung pembentukan masyarakat Muslim yang 

progresif dan berpikiran terbuka. Menurutnya, ajaran Islam yang otentik mendukung 

rasionalitas, toleransi, dan kemajuan yang harus diterapkan dalam kehidupan bernegara.14 

Dalam karya-karyanya, terutama dalam tafsirnya atas Alquran bersama Rashid Rida, 

Tafsir al-Manar, dan tulisan-tulisan lainnya, Abduh mengemukakan bahwa prinsip-prinsip 

dasar Islam sejalan dengan nilai-nilai modern yang mengedepankan kebebasan berpikir, 

keadilan, dan penegakan hukum. Bagi Abduh, kolonialisme bukan hanya tantangan politik, 

tetapi juga pemicu bagi umat Muslim untuk merefleksikan peran agama dalam sistem 

pemerintahan yang ideal.  

 

Perspektif Abduh tentang Hubungan Negara dan Agama 

Abduh menolak ide negara teokrasi atau pemerintahan yang dikendalikan 

sepenuhnya oleh otoritas agama. Ia menilai bahwa interpretasi literal dan dogmatis terhadap 

ajaran agama tidak akan membawa umat Islam menuju kemajuan yang sejati. Dalam 

pandangan Abduh, Islam menyediakan nilai-nilai moral dan etika yang harus diintegrasikan 

ke dalam kebijakan publik, namun hal ini tidak berarti agama harus mengendalikan negara 

secara langsung. 

Menurut Abduh, peran agama dalam negara adalah sebagai sumber moralitas dan 

bimbingan etika bagi pemimpin dan masyarakat, bukan sebagai instrumen kontrol politik 

yang kaku. Ia mengusulkan bahwa negara harus mengadopsi prinsip-prinsip keadilan, 

kesejahteraan, dan kebebasan yang diajarkan oleh Islam, tetapi dalam cara yang dapat 

diterapkan secara universal. Pendekatan ini membedakan Abduh dari pandangan tradisional 

yang menekankan syari’ah sebagai hukum negara.15 

Dengan demikian, Abduh memperkenalkan pendekatan yang lebih fleksibel terhadap 

penerapan syari’ah. Baginya, syari’ah lebih merupakan seperangkat prinsip-prinsip etika 

 
13 Muhammad Abduh, Al-Islam wa al-Nashraniyah ma'a al-Ilm wa al-Madaniyah, (Beirut: Dar al-Fikr, 1994), 

113. 
14 Azyumardi Azra, Islam in the Indonesian World: An Account of Institutional Formation (Bandung: Mizan, 

2006), 132. 
15 Hamid Algar, "Reforming Islam: Muhammad Abduh and the Politics of Modernization," Islamic 

Quarterly 66, no. 1 (2020), 35. 



 

Ayuningtiyas, Relasi Negara dan Agama | 7  

 

yang mendasari hukum negara, bukan sebagai hukum negara yang diterapkan secara 

formalitas. Hal ini menunjukkan bahwa Abduh membuka ruang untuk interpretasi hukum 

Islam yang dinamis sesuai dengan kebutuhan masyarakat kontemporer.16 

 

Penekanan pada Rasionalisme dan Pembaruan Pemikiran 

Sebagai seorang yang mendukung kuat penggunaan akal dalam beragama, Abduh 

percaya bahwa pemikiran Islam harus selalu relevan dengan perkembangan zaman. 

Pemisahan antara agama dan negara, menurut Abduh, bukan berarti melemahkan nilai agama 

dalam kehidupan publik, tetapi justru memungkinkan Islam beradaptasi dengan berbagai 

situasi sosial-politik. Ia juga berpendapat bahwa Islam pada dasarnya adalah agama yang 

rasional dan mendorong manusia untuk menggunakan akalnya dalam menghadapi persoalan 

hidup, termasuk dalam bidang politik. 

Abduh menyatakan bahwa kemunduran umat Muslim terjadi karena mereka 

meninggalkan esensi agama yang mendorong pada rasionalitas dan justru terjebak dalam 

tradisi yang kaku. Oleh sebab itu, reformasi pemikiran yang dipromosikan oleh Abduh 

termasuk peninjauan ulang terhadap hubungan agama dan negara yang lebih fleksibel dan 

inklusif terhadap perubahan zaman. Ia mengusulkan pendidikan dan pengetahuan sebagai 

sarana utama bagi umat Muslim untuk mengatasi ketertinggalan, sambil tetap menjunjung 

tinggi nilai-nilai Islam.17 

 

Kritik terhadap Sistem Pemerintahan Otoriter 

Selain menawarkan pendekatan yang lebih terbuka terhadap hubungan negara dan 

agama, Abduh juga sangat kritis terhadap sistem pemerintahan yang otoriter. Menurutnya, 

otoritarianisme dalam pemerintahan tidak sesuai dengan prinsip keadilan dan kemaslahatan 

yang menjadi inti ajaran Islam. Abduh menekankan bahwa pemerintah yang baik adalah yang 

memajukan kesejahteraan rakyat dan menjamin kebebasan individu. Baginya, pemerintah 

yang adil akan mencerminkan nilai-nilai Islam tanpa harus menjadikan agama sebagai dasar 

hukum yang eksklusif. 

Abduh mengkritik pemerintahan Islam tradisional yang kerap kali memaksa rakyat 

untuk mengikuti pandangan ulama tanpa membuka ruang dialog dan kebebasan berpikir. Ia 

menyatakan bahwa pemimpin negara harus bersifat demokratis dan mendengarkan aspirasi 

rakyat, bukan hanya menegakkan syari’ah secara represif. Pendekatan ini didasarkan pada 

pemikiran Abduh bahwa prinsip-prinsip keadilan dan kemaslahatan yang diajarkan oleh 

Islam dapat diterapkan dalam pemerintahan yang menghargai kebebasan dan partisipasi 

masyarakat. 

 

Relevansi Pemikiran Abduh dalam Konteks Politik Modern 

Pemikiran Muhammad Abduh tentang hubungan negara dan agama memberikan 

pandangan yang relevan terhadap sistem pemerintahan di berbagai negara Muslim 

 
16  Luthfi Zuhdi, "Pembaruan Pemikiran Islam: Peran Rasionalitas dalam Pemikiran Muhammad 

Abduh," Jurnal Ulumul Qur’an 12, no. 2 (2022), 143. 
17  Luthfi Zuhdi, "Pembaruan Pemikiran Islam: Peran Rasionalitas dalam Pemikiran Muhammad 

Abduh," 155. 



 

Ayuningtiyas, Relasi Negara dan Agama | 8  

 

kontemporer. Di Indonesia, gagasannya tercermin dalam Pancasila yang mengintegrasikan 

nilai agama sebagai dasar moral tanpa menjadikan agama tertentu sebagai hukum negara. 

Pandangan ini memungkinkan peran agama dalam kehidupan publik namun tidak 

memaksakan hukum agama sebagai bagian dari undang-undang negara.18 

Abduh juga menjadi inspirasi bagi pembaruan di berbagai negara yang berupaya 

mewujudkan sistem pemerintahan demokratis namun tetap berlandaskan etika keagamaan. 

Pemikirannya mendorong adanya moderasi dalam politik Islam dan memberikan dasar bagi 

umat Muslim untuk berpartisipasi aktif dalam demokrasi tanpa harus meninggalkan prinsip-

prinsip keislaman. Hal ini relevan dalam konteks global saat ini, di mana berbagai negara 

Muslim berjuang untuk menemukan keseimbangan antara ajaran agama dan tuntutan 

modernisasi. 

 

Kritik terhadap Pemikiran Muhammad Abduh 

Meskipun pemikiran Abduh banyak mendukung reformasi, beberapa kritikus menilai 

bahwa pendekatannya berisiko mengurangi esensi agama dalam kehidupan publik. Bagi para 

kritikus ini, Abduh dianggap terlalu menekankan pada rasionalisme sehingga bisa 

melemahkan pengaruh syari’ah dalam politik Islam. Namun, pendukung Abduh berpendapat 

bahwa pemikirannya justru membuka ruang bagi umat Islam untuk tetap relevan dengan 

perkembangan zaman tanpa harus kehilangan identitas agama. 

Kritik lainnya adalah bahwa pemisahan agama dari negara bisa menciptakan 

pemikiran yang terlalu liberal dan tidak mencerminkan realitas masyarakat Muslim yang 

lebih nyaman dengan pendekatan yang mempertahankan identitas agama di dalam kebijakan 

negara. Dalam hal ini, kritik tersebut menekankan pentingnya menjaga keseimbangan antara 

pemikiran rasional yang diajukan Abduh dan tradisi keislaman yang sudah menjadi budaya 

masyarakat Muslim.19 

 

Perbandingan Pemikiran Ibnu Taimiyah dan Muhammad Abduh tentang Relasi Negara 

dan Agama dalam Konteks Politik Islam 

Pemikiran tentang relasi negara dan agama dalam politik Islam telah menjadi tema 

penting dalam kajian keislaman. Di antara tokoh-tokoh yang berkontribusi signifikan pada 

diskursus ini adalah Ibnu Taimiyah (1263-1328 M) dan Muhammad Abduh (1849-1905 M). 

Meskipun keduanya merupakan tokoh yang berpengaruh dalam sejarah pemikiran Islam, 

pandangan mereka mengenai hubungan antara negara dan agama menunjukkan perbedaan 

yang mencolok, terutama dalam konteks sejarah, filosofi, dan metodologi. Ibnu Taimiyah, 

dengan pendekatan tradisionalisnya, menekankan penerapan syari’ah sebagai dasar hukum 

negara, sementara Abduh mengusulkan reformasi pemikiran yang lebih rasional dan 

kontekstual. 

Pembahasan ini bertujuan untuk membandingkan kedua pemikir ini dalam beberapa 

aspek kunci: konteks sejarah pemikiran mereka, konsep negara, peran syari’ah, pendekatan 

 
18 Ratna Hanum, "Refleksi Pemikiran Politik Islam dalam Konteks Pancasila," Jurnal Politik dan Islam 

10, no. 3 (2022), 88. 
19 Agus Wibowo, "Pemikiran Rasional Abduh dalam Politik Islam," Jurnal Islam Nusantara 15, no. 4 

(2022), 110. 



 

Ayuningtiyas, Relasi Negara dan Agama | 9  

 

terhadap modernitas, serta relevansi pemikiran mereka dalam konteks politik Islam 

kontemporer. 

Konteks Sejarah Pemikiran 

Ibnu Taimiyah lahir di Harran, Suriah, pada akhir abad ke-13, dalam konteks sosial 

dan politik yang dilanda oleh keruntuhan kekhalifahan Abbasiyah dan invasi Mongol. Situasi 

ini mendorongnya untuk menegaskan kembali otoritas syari’ah dan pentingnya kembali 

kepada sumber-sumber asli Islam, yaitu Alquran dan Hadis. Ia menganggap bahwa 

penyimpangan dalam praktik keagamaan dan politik harus diluruskan dengan kembali 

kepada prinsip-prinsip Islam yang otentik.20 

Dalam karya-karyanya, Ibnu Taimiyah menegaskan bahwa penerapan syari’ah adalah 

kewajiban bagi negara dan masyarakat. Ia menolak otoritas politik yang tidak berlandaskan 

pada hukum Islam dan berargumen bahwa pemimpin harus berfungsi sebagai pelaksana 

syari’ah di dunia. Pemikirannya muncul sebagai reaksi terhadap berbagai tantangan yang 

dihadapi oleh umat Islam pada masa itu, termasuk sekularisme dan pengaruh luar yang 

semakin kuat. 

Sebaliknya, Muhammad Abduh hidup pada akhir abad ke-19, di tengah gelombang 

modernisasi dan kolonialisme di dunia Islam. Ia melihat bahwa stagnasi pemikiran Islam 

disebabkan oleh tradisi yang kaku dan kurangnya rasionalitas dalam interpretasi ajaran Islam. 

Dalam konteks ini, Abduh mengusulkan bahwa pemikiran Islam harus direformasi dengan 

pendekatan yang lebih rasional dan kontekstual, menyesuaikan ajaran agama dengan 

kebutuhan zaman modern.21 

Abduh berfokus pada pentingnya pendidikan dan pengembangan pemikiran kritis 

dalam masyarakat Muslim. Ia berargumen bahwa kemajuan umat Islam tidak hanya 

tergantung pada penerapan syari’ah secara formal, tetapi juga pada kemampuan umat untuk 

berpikir secara rasional dan kritis. Dalam konteks ini, Abduh memandang bahwa negara 

harus menjadi alat untuk mewujudkan keadilan sosial dan moralitas tanpa harus terjebak 

dalam dogma agama yang kaku.22 

Konsep Negara 

Ibnu Taimiyah menganggap negara sebagai entitas yang seharusnya berfungsi untuk 

menerapkan syari’ah dan menjaga kepentingan umat Islam. Bagi Ibnu Taimiyah, negara 

bukanlah entitas sekuler, tetapi merupakan institusi yang harus berfungsi untuk menegakkan 

hukum Islam. Ia menekankan pentingnya ketaatan kepada pemimpin yang adil, yang 

berkomitmen untuk menerapkan syari’ah. Dalam pandangannya, pemimpin tidak hanya 

memiliki kekuasaan, tetapi juga tanggung jawab moral untuk memastikan keadilan dan 

kesejahteraan rakyat. 

Dalam karya-karyanya, seperti Al-Siyasah Al-Shar'iyyah, Ibnu Taimiyah menegaskan 

bahwa negara harus mengatur kehidupan sosial dan politik berdasarkan prinsip-prinsip 

syari’ah. Ia menyatakan bahwa segala bentuk pemerintahan yang tidak berdasarkan pada 

 
20 Al-Mawardi, Abu al-Hasan. Al-Ahkam al-Sultaniyyah. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2016. 
21 Hadi, Usman. Muhammad Abduh dan Pembaruan Islam: Sejarah, Pemikiran dan Relevansinya di Dunia 

Kontemporer. Jakarta: Serambi, 2018. 35. 
22 Hadi, Usman. Muhammad Abduh dan Pembaruan Islam: Sejarah, Pemikiran dan Relevansinya di Dunia 

Kontemporer. 47. 



 

Ayuningtiyas, Relasi Negara dan Agama | 10  

 

syari’ah adalah bentuk kediktatoran dan harus ditolak. Dalam konteks ini, Ibnu Taimiyah 

menjadi salah satu pendukung awal ide negara yang berlandaskan syari’ah, yang kemudian 

diadopsi oleh berbagai gerakan Islam modern. 

Sebaliknya, Muhammad Abduh memiliki pandangan yang lebih fleksibel terhadap 

konsep negara. Ia menolak ide teokrasi, di mana agama mengontrol negara secara langsung. 

Bagi Abduh, negara seharusnya berfungsi sebagai institusi yang melayani masyarakat dan 

menjamin kebebasan serta keadilan. Ia percaya bahwa Islam tidak memerlukan penegakan 

hukum secara otoriter, melainkan harus mendasarkan pada prinsip-prinsip etika dan moral 

yang diajarkan oleh agama.23 

Abduh berpendapat bahwa negara modern seharusnya diatur oleh hukum yang 

dibuat oleh rakyat, dengan mempertimbangkan prinsip-prinsip syari’ah sebagai panduan 

moral. Dalam hal ini, ia menekankan pentingnya partisipasi masyarakat dalam proses 

pengambilan keputusan politik. Pemikiran ini mencerminkan pemahaman Abduh tentang 

pentingnya mengadaptasi konsep-konsep modern dalam sistem pemerintahan Islam, tanpa 

kehilangan nilai-nilai inti ajaran Islam. 

 

Peran Syari’ah dalam Pemerintahan 

Bagi Ibnu Taimiyah, syari’ah adalah sumber utama hukum dan menjadi landasan bagi 

semua aspek kehidupan, termasuk politik. Ia berargumen bahwa syari’ah mencakup semua 

aspek kehidupan manusia dan tidak dapat dipisahkan dari urusan negara. Menurutnya, 

penerapan syari’ah adalah suatu kewajiban dan setiap pemimpin harus bertanggung jawab 

untuk menegakkan hukum-hukum Islam dalam masyarakat.24 

Ibnu Taimiyah menolak konsep pemisahan agama dari negara, percaya bahwa hanya 

dengan menerapkan syari’ah, masyarakat dapat mencapai keadilan dan kesejahteraan. Ia juga 

berpendapat bahwa jika pemimpin tidak mampu menerapkan syari’ah, maka rakyat memiliki 

hak untuk menentangnya. Ini menunjukkan bahwa pemikiran Ibnu Taimiyah memberikan 

justifikasi moral bagi perlawanan terhadap pemerintahan yang tidak adil atau yang tidak 

sesuai dengan prinsip-prinsip syari’ah. 

Sebaliknya, Muhammad Abduh berpendapat bahwa syari’ah harus diterapkan 

dengan pemahaman yang rasional dan kontekstual. Ia menyadari bahwa masyarakat modern 

menghadapi tantangan baru yang tidak selalu dapat diselesaikan dengan hukum-hukum 

klasik. Abduh menekankan bahwa syari’ah harus dipahami sebagai seperangkat prinsip etika 

dan moral yang dapat diadaptasi dengan kondisi sosial dan politik saat ini. 

Abduh percaya bahwa syari’ah bukanlah satu-satunya sumber hukum dalam negara, 

melainkan harus digabungkan dengan prinsip-prinsip hukum modern. Ia menekankan 

pentingnya interpretasi dan ijtihad (penggalian hukum) dalam memahami syari’ah untuk 

menghadapi masalah-masalah kontemporer. Dalam konteks ini, Abduh mendorong umat 

 
23 Wibowo, Agus. "Pemikiran Rasional Abduh dalam Politik Islam." Jurnal Islam Nusantara 15, no. 4 

(2022), 110. 
24 Mastura, Abdurrahman, "Relasi Politik dan Hukum dalam Pemikiran Ibnu Taimiyah." Jurnal Politik 

Islam 15, no. 1 (2018), 45. 



 

Ayuningtiyas, Relasi Negara dan Agama | 11  

 

Islam untuk membuka dialog antara tradisi keagamaan dan perkembangan sosial yang ada, 

demi mencapai keadilan dan kemaslahatan bagi masyarakat.25 

Pendekatan terhadap Modernitas 

Ibnu Taimiyah dikenal sebagai tokoh yang berusaha melawan pengaruh asing dan 

menyatakan kembali otoritas syari’ah dalam masyarakat Muslim. Ia tidak sepenuhnya 

menolak perubahan, tetapi sangat kritis terhadap ideologi-ideologi yang tidak sesuai dengan 

prinsip-prinsip Islam. Dalam pandangannya, modernitas tidak boleh mengorbankan nilai-

nilai agama. Ia berpendapat bahwa umat Islam harus kembali kepada sumber asli agama 

untuk menemukan solusi bagi masalah-masalah yang dihadapi.  

Meskipun demikian, Ibnu Taimiyah juga menekankan pentingnya keadilan dan 

kesejahteraan sosial. Ia percaya bahwa penerapan syari’ah yang benar akan membawa kepada 

kemajuan dan kesejahteraan umat. Namun, dia lebih menekankan pada ketaatan kepada 

tradisi dan syari’ah daripada penerimaan terhadap ide-ide baru yang dianggap bertentangan 

dengan ajaran Islam. 

Sebaliknya, Muhammad Abduh memiliki pandangan yang lebih terbuka terhadap 

modernitas. Ia percaya bahwa Islam memiliki kapasitas untuk beradaptasi dengan perubahan 

zaman. Abduh menganggap bahwa akal dan rasionalitas adalah alat penting dalam 

memahami dan menerapkan ajaran Islam. Ia mendorong umat Islam untuk belajar dari 

kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi untuk memperbaiki kondisi sosial dan politik 

umat. 

Abduh percaya bahwa pendidikan adalah kunci untuk mempersiapkan umat Islam 

menghadapi tantangan modernitas. Ia mendirikan institusi pendidikan yang berorientasi 

pada pembaruan pemikiran Islam dan memberikan tempat bagi pemikiran kritis. Dalam 

pandangan Abduh, negara modern harus memberikan ruang bagi kebebasan berpendapat 

dan partisipasi masyarakat dalam pengambilan keputusan politik, sehingga dapat 

mengakomodasi berbagai kepentingan tanpa mengabaikan nilai-nilai keagamaan.  

Relevansi Pemikiran dalam Konteks Kontemporer 

Pemikiran Ibnu Taimiyah masih relevan dalam konteks politik Islam saat ini, terutama 

bagi gerakan-gerakan yang menekankan pentingnya syari’ah dalam kehidupan berbangsa 

dan bernegara. Banyak kelompok Islam radikal dan tradisionalis mengacu pada 

pemikirannya untuk menjustifikasi penegakan syari’ah sebagai hukum negara. Dalam 

konteks ini, Ibnu Taimiyah dianggap sebagai figur otoritatif yang mewakili pemikiran Islam 

puritan, yang menolak sekularisme dan liberalisme dalam politik. 

Namun, interpretasi pemikiran Ibnu Taimiyah sering kali disalahpahami dan 

digunakan untuk tujuan politik yang ekstrem. Ini menunjukkan bahwa meskipun 

pemikirannya memiliki kontribusi penting, implementasinya dalam konteks modern 

memerlukan penjelasan dan adaptasi yang lebih komprehensif agar tidak mengarah pada 

konflik dan kekerasan. 

Di sisi lain, pemikiran Muhammad Abduh menawarkan alternatif yang lebih 

konstruktif dalam menghadapi tantangan kontemporer. Pendekatan rasional dan kontekstual 

Abduh terhadap syari’ah menjadikannya relevan bagi umat Islam yang mencari cara untuk 

 
25 Wibowo, Agus. "Pemikiran Rasional Abduh dalam Politik Islam." 115. 



 

Ayuningtiyas, Relasi Negara dan Agama | 12  

 

mengintegrasikan nilai-nilai Islam dalam konteks modern tanpa kehilangan identitas mereka. 

Abduh mengajukan bahwa pemahaman terhadap syari’ah harus inklusif dan beradaptasi 

dengan kebutuhan zaman, yang memungkinkan umat Islam untuk berkontribusi secara 

positif dalam masyarakat global. 

Reformasi pendidikan yang diusulkan oleh Abduh, yang menekankan pada 

pentingnya akal dan pengetahuan, menjadi landasan bagi banyak gerakan modernis Islam. 

Pemikiran ini juga relevan bagi upaya untuk memperkuat posisi umat Islam dalam dialog 

antaragama dan interaksi sosial yang lebih luas, menjadikan Abduh sebagai salah satu tokoh 

kunci dalam pembaruan pemikiran Islam di abad ke-21. 

Berikut tabel  Pemikiran Ibnu Taimiyah dan Muhammad Abduh tentang Relasi Negara 

dan Agama dalam Konteks Politik Islam : 

Aspek Ibnu Taimiyah Muhammad Abduh 

Konteks Sejarah - Hidup pada masa 

keruntuhan kekhalifahan 

Abbasiyah dan invasi 

Mongol. 

- Berupaya menegaskan 

kembali otoritas syari’ah. 

- Hidup di era modernisasi 

dan kolonialisme.  

- Mendorong reformasi 

pemikiran Islam untuk 

menjawab tantangan zaman. 

Konsep Negara - Negara sebagai entitas 

yang menerapkan syari’ah.  

- Pemimpin bertanggung 

jawab untuk menegakkan 

hukum Islam. 

- Negara sebagai institusi 

yang melayani masyarakat.  

- Penekanan pada partisipasi 

rakyat dalam pengambilan 

keputusan. 

Peran Syari’ah - Syari’ah sebagai sumber 

utama hukum.  

- Harus diterapkan secara 

ketat dalam semua aspek 

kehidupan. 

- Syari’ah dipahami secara 

rasional dan kontekstual.  

- Hukum modern bisa 

digabungkan dengan 

prinsip-prinsip syari’ah. 

Pendekatan terhadap 

Modernitas 

- Kritikal terhadap pengaruh 

asing.  

- Menekankan kembali 

kepada sumber-sumber asli 

Islam. 

- Mendorong adaptasi 

pemikiran Islam dengan 

perkembangan zaman.  

- Pentingnya pendidikan 

dan rasionalitas dalam 

memahami agama. 

Relevansi Kontemporer - Pemikiran digunakan oleh 

gerakan tradisionalis dan 

radikal.  

- Menyediakan justifikasi 

moral untuk perlawanan 

terhadap pemerintahan 

yang tidak adil. 

- Pendekatan inklusif dan 

rasional menjadi relevan 

bagi umat Islam modern.  

- Mendorong dialog 

antaragama dan interaksi 

sosial. 

Pemikiran Ibnu Taimiyah dan Muhammad Abduh tentang relasi negara dan agama 

dalam konteks politik Islam menunjukkan dua pendekatan yang berbeda, namun keduanya 

memiliki kontribusi yang signifikan dalam diskursus keislaman. Ibnu Taimiyah, dengan 

penekanan pada penerapan syari’ah sebagai basis negara, dan Abduh, dengan pendekatan 



 

Ayuningtiyas, Relasi Negara dan Agama | 13  

 

yang lebih inklusif dan rasional, menawarkan wawasan berharga bagi umat Islam dalam 

menghadapi tantangan zaman. 

Kedua pemikir ini menyoroti pentingnya integrasi antara nilai-nilai agama dan praktik 

politik, meskipun dengan pendekatan yang berbeda. Dalam konteks modern, pemahaman 

yang lebih dalam terhadap pemikiran mereka dapat membantu umat Islam dalam 

menemukan jalan yang seimbang antara tradisi dan modernitas, serta mendorong dialog yang 

konstruktif dalam membangun masyarakat yang lebih adil dan sejahtera. 

 

Pemikiran tentang relasi negara dan agama dalam konteks politik Islam yang 

dikemukakan oleh Ibnu Taimiyah dan Muhammad Abduh memberikan wawasan yang 

berharga dalam memahami kompleksitas hubungan antara teologi dan praktik politik. Ibnu 

Taimiyah, sebagai tokoh yang berpegang pada tradisi dan syari’ah, menekankan bahwa 

negara harus berfungsi sebagai pelaksana hukum Islam. Ia melihat penerapan syari’ah sebagai 

kewajiban moral dan sosial, serta menganggap bahwa pemimpin harus berkomitmen untuk 

menegakkan keadilan berdasarkan prinsip-prinsip Islam. Pemikiran ini muncul sebagai 

respons terhadap tantangan sosial dan politik pada masanya, dan meskipun terkadang 

disalahartikan oleh beberapa gerakan ekstremis, dasar-dasar argumennya tetap relevan bagi 

banyak kelompok yang mendukung penerapan syari’ah dalam pemerintahan. 

Di sisi lain, Muhammad Abduh menawarkan pendekatan yang lebih progresif dan 

rasional dalam memahami relasi antara negara dan agama. Dalam konteks modernisasi yang 

dihadapinya, Abduh menekankan pentingnya reformasi pemikiran Islam dengan 

menggabungkan prinsip-prinsip syari’ah dan hukum modern. Ia mendorong umat Islam 

untuk berpikir kritis dan adaptif, serta mengedepankan pendidikan sebagai sarana untuk 

mencapai kemajuan sosial dan politik. Pendekatannya yang inklusif menjadikan 

pemikirannya relevan dalam menghadapi tantangan kontemporer, di mana kebutuhan untuk 

beradaptasi dengan realitas global semakin mendesak. 

Kedua pemikir ini, meskipun berbeda dalam pendekatan dan konteks, menyampaikan 

pesan yang penting tentang keterkaitan antara agama dan negara. Ibnu Taimiyah 

mengingatkan pentingnya menjaga integritas syari’ah dalam kehidupan bernegara, sementara 

Muhammad Abduh menunjukkan bahwa Islam memiliki kapasitas untuk beradaptasi dan 

berkembang dalam dunia modern. Melalui pemahaman yang lebih mendalam terhadap 

pemikiran mereka, umat Islam dapat menemukan jalan untuk mengintegrasikan nilai-nilai 

agama dalam praktik politik secara harmonis, yang pada akhirnya dapat berkontribusi pada 

penciptaan masyarakat yang adil dan sejahtera. 

 

Kesimpulan 

Perbandingan pemikiran antara Ibnu Taimiyah dan Muhammad Abduh 

memperlihatkan bahwa diskursus mengenai relasi negara dan agama dalam Islam 

adalah kompleks dan dinamis. Kedua tokoh ini memberikan sumbangsih pemikiran 

yang berbeda namun saling melengkapi, membuka ruang untuk dialog dan refleksi 

yang lebih mendalam tentang peran agama dalam konteks politik di era modern ini. 

Mengingat konteks yang terus berkembang, penting bagi umat Islam untuk terus 

menggali dan merefleksikan pemikiran-pemikiran ini, agar dapat menghadapai 

tantangan zaman dengan bijak dan adaptif. 



 

Ayuningtiyas, Relasi Negara dan Agama | 14  

 

 

Referensi 
 

Abduh, Muhammad. Risalat al-Tauhid, terjemahan oleh Charles C. Adams. Cairo: Al-

Manar, 1933. 

Abdulloh, Ridwan. "Stabilitas Politik dalam Pemikiran Ibn Taimiyah dan 

Relevansinya dengan Politik Islam Indonesia," Jurnal Politik dan Syari’ah 5, no. 4 

(2020). 

Abduh, Muhammad. Al-Islam wa al-Nashraniyah ma'a al-Ilm wa al-Madaniyah. Beirut: 

Dar al-Fikr, 1994. 

Al-Azami, Saeed F. "Political Authority and Religion in the Thought of Ibn 

Taymiyyah". Oxford University Press : Journal of Islamic Studies Vol. 35, no. 2 (2020). 

Algar, Hamid. "Reforming Islam: Muhammad Abduh and the Politics of 

Modernization". The Islamic Cultural Centre (ICC) : Islamic Quarterly 66, no. 1 

(2020) 

Al-Mawardi, Abu al-Hasan. Al-Ahkam al-Sultaniyyah. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 

2016. 

At-Tamimi, Huda. "The Relevance of Ibn Taymiyyah’s Political Thought in 

Contemporary Islamic Politics." Springer: Contemporary Islam 14, no. 2 (2022). 

Azra, Azyumardi. Islam in the Indonesian World: An Account of Institutional Formation. 

Bandung: Mizan, 2006. 

Hadi, Usman. Muhammad Abduh dan Pembaruan Islam: Sejarah, Pemikiran dan 

Relevansinya di Dunia Kontemporer. Jakarta: Serambi, 2018. 

Hanum, Ratna. "Refleksi Pemikiran Politik Islam dalam Konteks Pancasila.” Jurnal 

Politik dan Islam 10, no. 3 (2022). 

Mastura, Abdurrahman, "Relasi Politik dan Hukum dalam Pemikiran Ibnu Taimiyah." 
Jurnal Politik Islam 15, no. 1 (2018). 

Munir, Akhmad. "Konsep Negara dan Agama dalam Pemikiran Ibnu Taimiyah: Studi 

Relevansi di Indonesia," Jurnal Hukum Islam Vol. 27, no. 2 (2021). 

Rahman, Fathur. "Ibn Taimiyyah on Justice: Foundations of Islamic Political Thought." 
The Islamic Cultural Centre (ICC) : Islamic Quarterly 63, no. 4 (2018). 

Ridha, Akram. "Kepemimpinan dan Keadilan dalam Pemikiran Ibnu Taimiyah," Jurnal 

Politik Islam 13, no. 1 (2019). 

Rifki, Mustafa. "Sharia Law and Its Application in the Province of Aceh: A Case Study 

from the Perspective of Ibn Taymiyyah’s Political Thought." Lembaga Taswirul 

Khayal (LTN-PBNU) : Jurnal Islam Nusantara 8, no. 1 (2021). 

Supriadi, Rudi. "Pemikiran Ibnu Taimiyah dalam Konteks Implementasi Syari’ah di 

Indonesia." UIN Ar-Raniry: Jurnal Syari’ah dan Politik Islam Vol. 35, no. 3 (2019). 

Taimiyyah, Ibnu. As-Siyasah Asy-Syar'iyyah, Jilid 28. Riyadh: Maktabah al-Ma'arif, 

1995. 

Wibowo, Agus. "Pemikiran Rasional Abduh dalam Politik Islam." UNU Jakarta: Jurnal 

Islam Nusantara 15, no. 4 (2022). 

Zed, Mestika. Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 

2014. 



 

Ayuningtiyas, Relasi Negara dan Agama | 15  

 

Zuhdi, Luthfi. "Pembaruan Pemikiran Islam: Peran Rasionalitas dalam Pemikiran 

Muhammad Abduh.” STIU Darul Quran: Jurnal Ulumul Qur’an 12, no. 2 (2022). 
 


