STAIZA: Comprehensive Journal of Islamic Studies

Vol. 2, No. 1, November 2024 ,(1-15)

https:/ /doi.org/10.63829/js.v2ilnov.20

https:// ojs.staizmojosari.ac.id/index

e-ISSN 3063-1696

Relasi Negara dan Agama dalam Konteks Politik Islam: Kajian
Komparatif antara Ibnu Taimiyyah dan Muhammad Abduh

Santi Ayuningtiyas
STAI KH. Zainuddin Ponpes Mojosari Nganjuk
santiayuningtiyas@email.com

Abstract

The relationship between state and religion in Islamic politics has become a crucial issue, especially
through the perspectives of two prominent thinkers, Ibn Taymiyyah and Muhammad Abduh. This study
aims to understand how these two figures view the relationship between sharia and governance and the
contribution of their ideas to contemporary Islamic political discourse. Library research is employed as
the research method, encompassing a literature review from books, journal articles, and other secondary
sources to achieve a comprehensive analysis of their thoughts. The findings reveal that Ibn Taymiyyah
supports implementing sharia as the foundation of the state, emphasizing the importance of religious
tradition and authority in political governance. Conversely, Muhammad Abduh offers a more rational,
adaptive approach, emphasizing the need for education and Islamic thought reform to meet modern
demands. Although they come from different viewpoints, both provide significant contributions to
integrating Islamic values within political practice. This study concludes that both Ibn Taymiyyah and
Muhammad Abduh remain relevant in facing today’s socio-political challenges, illustrating the need for
a dynamic dialogue between tradition and modernity within Islam.

Keywords : state and religion; Ibn Taymiyyah; Muhammad Abduh
Abstrak

Relasi antara negara dan agama dalam politik Islam telah menjadi isu penting, terutama
melalui pemikiran dua tokoh besar, Ibnu Taimiyah dan Muhammad Abduh. Penelitian ini
bertujuan memahami bagaimana kedua pemikir ini memandang hubungan antara syari’ah
dan pemerintahan serta kontribusi pemikiran mereka bagi diskursus politik Islam
kontemporer. Library research digunakan sebagai metode penelitian, meliputi kajian literatur
dari buku, artikel jurnal, dan sumber-sumber sekunder lainnya untuk mendapatkan analisis
komprehensif atas pemikiran keduanya. Hasil penelitian mengungkapkan bahwa Ibnu
Taimiyah mendukung penerapan syari’ah sebagai dasar negara, dengan menekankan
pentingnya tradisi dan otoritas agama dalam tata kelola politik. Di sisi lain, Muhammad
Abduh menawarkan pendekatan rasional yang lebih adaptif, menekankan perlunya
pendidikan dan reformasi pemikiran Islam agar sesuai dengan tuntutan modernitas. Meski
berangkat dari pandangan yang berbeda, keduanya memberikan kontribusi signifikan bagi
integrasi nilai-nilai Islam dalam praktik politik. Penelitian ini menyimpulkan bahwa baik Ibnu
Taimiyah maupun Muhammad Abduh tetap relevan dalam menghadapi tantangan sosial-

Ayuningtiyas, Relasi Negara dan Agama | 1


mailto:santiayuningtiyas@gmail.com

politik masa kini, serta memperlihatkan perlunya dialog yang dinamis antara tradisi dan
modernitas dalam Islam.

Kata Kunci : Negara dan Agama; Ibnu Taimiyyah; Muhammad Abduh

Pendahuluan
Relasi antara negara dan agama telah menjadi salah satu topik sentral dalam pemikiran

politik Islam sejak masa klasik hingga modern. Pemikiran mengenai hubungan ini
mencerminkan variasi interpretasi terhadap syariat dan bagaimana hukum-hukum Islam
dapat diimplementasikan dalam sebuah struktur politik yang berfungsi untuk mengelola
masyarakat. Ibnu Taimiyyah, seorang pemikir Islam klasik dari abad ke-13, dan Muhammad
Abduh, seorang reformis modern dari abad ke-19, adalah dua tokoh penting yang
menawarkan pandangan berbeda tentang relasi ini. Kajian komparatif terhadap pemikiran
keduanya menjadi relevan karena memperlihatkan dinamika perkembangan konsep negara
dan agama dalam Islam dari masa ke masa.

Ibnu Taimiyyah, dalam konteks sejarah politik Islam, hidup pada masa di mana
kekuasaan politik Islam sedang mengalami kemunduran akibat invasi Mongol. Kondisi ini
memengaruhi pandangannya tentang perlunya peran negara yang kuat untuk menegakkan
agama dan menjaga kemurnian Islam. Ia berargumen bahwa negara dan agama merupakan
dua entitas yang tak terpisahkan, dengan negara berperan sebagai pelindung agama dan
pengatur masyarakat berdasarkan prinsip-prinsip syari’ah. Dalam pandangannya, kekuasaan
politik adalah alat untuk menjaga stabilitas dan kelangsungan penerapan hukum-hukum
Islam dalam kehidupan sosial dan politik umat Islam.!

Sebaliknya, Muhammad Abduh, yang hidup di era kolonialisme Barat, memberikan
pendekatan yang berbeda dalam melihat relasi antara negara dan agama. Sebagai seorang
reformis, Abduh berusaha merumuskan pandangan Islam yang lebih kontekstual dengan
perkembangan modern. la berpendapat bahwa agama seharusnya berfungsi sebagai panduan
moral dan spiritual, sementara negara bertugas menjalankan pemerintahan dengan
menegakkan keadilan dan kesejahteraan masyarakat, tanpa harus selalu terikat dengan
aturan-aturan figh yang kaku. Dalam pandangan Abduh, Islam tidak menetapkan satu bentuk
negara tertentu, melainkan memberikan prinsip-prinsip umum yang dapat diterapkan sesuai
dengan kondisi zaman.2

Kajian komparatif terhadap pemikiran kedua tokoh ini memberikan wawasan yang
mendalam tentang bagaimana Islam dapat dipahami dalam konteks politik yang berubah-
ubah, serta menunjukkan bagaimana pandangan mereka masih relevan dalam diskusi
kontemporer tentang hubungan negara dan agama.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode library research, yaitu metode yang memfokuskan
pada pengumpulan dan analisis data dari sumber-sumber tertulis, seperti buku, jurnal ilmiah,
artikel, dan karya-karya sekunder lainnya. Metode ini dipilih untuk memahami pemikiran
Ibnu Taimiyah dan Muhammad Abduh terkait relasi antara negara dan agama dalam politik

1 Ibnu Taimiyyah, As-Siyasah Asy-Syar'iyyah, Jilid 28 (Riyadh: Maktabah al-Ma'arif, 1995), 256-290.
2 Muhammad Abduh, Risalat al-Tauhid, terjemahan oleh Charles C. Adams, (Cairo: Al-Manar, 1933), 80.

Ayuningtiyas, Relasi Negara dan Agama | 2



Islam dengan pendekatan komparatif. Melalui library research, penelitian ini menelusuri
literatur yang relevan untuk menggali konsep-konsep utama dan pemahaman mendalam
mengenai pandangan kedua tokoh tersebut. Data dikumpulkan dari berbagai sumber yang
mencakup literatur klasik maupun penelitian modern dalam lima tahun terakhir, sehingga
menghasilkan perspektif yang kaya dan mendalam. Pendekatan ini memungkinkan peneliti
untuk menyoroti konteks pemikiran Ibnu Taimiyah dan Muhammad Abduh secara historis
dan sekaligus melakukan analisis kritis serta perbandingan langsung. Dengan begitu,
penelitian ini dapat menyajikan sintesis yang komprehensif mengenai relevansi dan
kontribusi pemikiran kedua tokoh terhadap diskursus politik Islam kontemporer.3

Pembahasan

Pemikiran Ibnu Taimiyah tentang Relasi Negara dan Agama dalam Konteks Politik Islam

Ibnu Taimiyah (1263-1328 M) adalah seorang pemikir, ulama, dan ahli teologi yang
sangat berpengaruh dalam sejarah pemikiran Islam, khususnya dalam kaitannya dengan teori
politik Islam. Di masa hidupnya, Ibnu Taimiyah menyaksikan situasi politik yang sulit,
ditandai dengan penaklukan Mongol di Baghdad yang meruntuhkan kekhalifahan Abbasiyah
pada 1258 M. Kondisi tersebut membentuk pandangannya yang menekankan pentingnya
peran negara dalam menjaga agama dan kesejahteraan masyarakat Muslim.4 Menurutnya,
negara dan agama bukan hanya harus bekerja sama, tetapi saling membutuhkan untuk
menjamin keberlangsungan Islam di tengah gejolak politik dan sosial.

Latar Belakang Pemikiran Politik Ibnu Taimiyah

Ibnu Taimiyah hidup di periode penuh konflik dan kekacauan yang menuntut
stabilitas politik sebagai penopang kelangsungan masyarakat Muslim. Melalui tulisan-
tulisannya seperti As-Siyasah Asy-Syar'iyyah, ia menyampaikan pandangan bahwa negara
merupakan instrumen penting bagi penerapan syari’ah. Tanpa pemerintah yang kuat dan
berlandaskan keadilan, Ibnu Taimiyah berpendapat bahwa masyarakat Islam akan sulit
menerapkan prinsip-prinsip agama secara optimal, karena syari’ah memerlukan dukungan
struktural dan administratif yang kuat untuk diterapkan secara menyeluruh.> Di dalam buku
tersebut, ia menekankan bahwa negara adalah wadah yang memungkinkan penegakan
hukum, perlindungan masyarakat, dan pemeliharaan akhlak.

Dalam kondisi dunia Islam yang terus mengalami invasi dan ancaman dari luar, Ibnu
Taimiyah menilai bahwa pembentukan otoritas politik yang kuat sangat penting untuk
menjaga integritas umat. Ia juga menyarankan agar kebijakan pemerintah dirancang sesuai
dengan konsep maslahat (kesejahteraan bersama) dan berlandaskan syari’ah, sehingga bukan
hanya stabilitas politik, tetapi juga ketaatan beragama masyarakat tetap terjamin.

Relasi Negara dan Agama dalam Pandangan Ibnu Taimiyah

3 Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan (Jakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2014), 10.

4 Ibnu Taimiyyah, As-Siyasah Asy-Syar'iyyah, Jilid 28 (Riyadh: Maktabah al-Ma'arif, 1995), 256-290.
5Saeed F. Al-Azami, "Political Authority and Religion in the Thought of Ibn Taymiyyah", Journal of
Islamic Studies Vol. 35, no. 2 (2020), 193.

6 Rudi Supriadi, "Pemikiran Ibnu Taimiyah dalam Konteks Implementasi Syariah di Indonesia," Jurnal
Syariah dan Politik Islam Vol. 35, no. 3 (2019), 112-128.

Ayuningtiyas, Relasi Negara dan Agama | 3



Bagi Ibnu Taimiyah, agama dan negara adalah dua aspek kehidupan Muslim yang
tidak dapat dipisahkan. Menurutnya, peran negara dalam Islam adalah sebagai pelaksana
hukum Tuhan dan pengatur kesejahteraan masyarakat. Dalam hal ini, Ibnu Taimiyah
memperkenalkan konsep siyasah syar'iyyah, yang berarti politik berdasarkan hukum syari’ah.
Ia berpendapat bahwa otoritas politik yang tidak didasari oleh nilai-nilai agama tidak akan
efektif dalam mencapai kesejahteraan umat, karena hanya syari’ah yang mampu memberikan
panduan untuk mencapai keadilan dan moralitas.”

Ibnu Taimiyah juga menolak pandangan sekularisme yang memisahkan negara dan
agama, karena menurutnya, hal tersebut tidak sejalan dengan prinsip Islam yang memandang
semua aspek kehidupan harus berada di bawah naungan syari’ah. Sekularisme, bagi Ibnu
Taimiyah, dianggap sebagai ancaman yang dapat mengganggu struktur sosial Islam, sebab
negara tanpa dasar agama bisa kehilangan arah dan cenderung mengedepankan kepentingan
pragmatis daripada moralitas.

Sebagai tambahan, Ibnu Taimiyah menekankan bahwa meskipun agama menjadi
dasar dalam politik, terdapat kebutuhan untuk menjaga fleksibilitas dalam pelaksanaan
kebijakan publik. Misalnya, penerapan hukum Islam dapat beradaptasi dengan kondisi
zaman dan situasi yang berbeda, sehingga memungkinkan pemimpin untuk melakukan
ijtihad atau interpretasi hukum sesuai keadaan.

Stabilitas Politik sebagai Kunci Penegakan Syari’ah

Ibnu Taimiyah memandang stabilitas politik sebagai kondisi penting yang harus
dipenuhi agar syari’ah dapat ditegakkan dengan benar. Menurutnya, tanpa stabilitas,
penerapan hukum Islam akan terganggu karena negara tidak mampu menjalankan fungsi
dasarnya, yaitu melindungi masyarakat, menjaga ketertiban, dan memastikan penerapan
keadilan. Oleh karena itu, Ibnu Taimiyah menekankan pentingnya pemimpin yang kuat dan
adil, yang tidak hanya menjunjung tinggi nilai-nilai Islam tetapi juga menjaga keteraturan
dalam masyarakat.

Ia juga menegaskan bahwa dalam konteks ketidakadilan atau penyimpangan dari
prinsip Islam oleh penguasa, umat tidak disarankan untuk langsung melakukan
pemberontakan yang bisa merusak stabilitas. Bagi Ibnu Taimiyah, perlawanan terhadap
otoritas sah hanya dibenarkan jika pemimpin secara terang-terangan melanggar syari’ah dan
menindas rakyat tanpa sebab yang sah. Dalam pandangannya, kekacauan yang timbul dari
ketidakstabilan justru lebih merusak daripada kepemimpinan yang lalim tetapi masih
mengupayakan keadilan.’

Relevansi Pemikiran Ibnu Taimiyah dalam Konteks Modern

7 Akhmad Munir, "Konsep Negara dan Agama dalam Pemikiran Ibnu Taimiyah: Studi Relevansi di
Indonesia," Jurnal Hukum Islam Vol. 27, no. 2 (2021): 73-89.

8 Fathur Rahman, "Ibn Taimiyyah on Justice: Foundations of Islamic Political Thought," Islamic
Quarterly 63, no. 4 (2018), 465.

9 Huda At-Tamimi, "The Relevance of Ibn Taymiyyah's Political Thought in Contemporary Islamic
Politics," Contemporary Islam 14, no. 2 (2022), 179.

Ayuningtiyas, Relasi Negara dan Agama | 4



Pandangan Ibnu Taimiyah tentang hubungan negara dan agama tetap relevan di
berbagai negara Muslim kontemporer, termasuk Indonesia. Di Indonesia, konsep siyasah
syar'iyyah sering menjadi acuan dalam penerapan syari‘ah di wilayah-wilayah tertentu,
seperti Aceh. Penerapan hukum syari’ah di Aceh mencerminkan pandangan Ibnu Taimiyah
tentang pentingnya integrasi agama dalam sistem pemerintahan sebagai upaya untuk
menjaga moralitas dan tatanan sosial .10

Sementara di Timur Tengah, pemikiran Ibnu Taimiyah menjadi sumber inspirasi bagi
gerakan politik yang mengedepankan prinsip-prinsip Islam dalam tata pemerintahan. Ia
memberikan ruang bagi penerapan hukum Islam tanpa menuntut bentuk negara teokrasi
yang kaku, sehingga negara dapat menyesuaikan sistem pemerintahan dengan kondisi
modern yang lebih kompleks.

Beberapa negara seperti Arab Saudi menjadikan ajaran Ibnu Taimiyah sebagai
landasan bagi penerapan sistem hukum Islam, meskipun dengan interpretasi yang berbeda-
beda. Bagi beberapa ulama kontemporer, pandangan Ibnu Taimiyah mengenai keseimbangan
antara kekuasaan dan agama memberikan dasar untuk mempertahankan syari’ah di tengah
era globalisasi yang sarat dengan tekanan sekularisasi.!

Kritik terhadap Pemikiran Ibnu Taimiyah

Tidak semua pemikiran Ibnu Taimiyah diterima secara universal di kalangan ulama
maupun pemikir kontemporer. Sebagian kritikus melihat pandangannya tentang otoritas
politik yang kuat sebagai potensi untuk membenarkan bentuk otoritarianisme. Menurut
mereka, penekanan pada stabilitas politik dan perlunya kepatuhan terhadap penguasa dapat
berpotensi untuk dijadikan justifikasi atas praktik kekuasaan yang represif.

Namun, pendukung Ibnu Taimiyah menyatakan bahwa kritik tersebut sering kali
mengabaikan konteks di mana Ibnu Taimiyah hidup. Dalam kondisi darurat, pemikiran Ibnu
Taimiyah berusaha memberikan stabilitas politik yang penting bagi umat Muslim untuk
bertahan di tengah krisis. Bagi para pendukungnya, konsep siyasah syar'iyyah yang
disampaikan oleh Ibnu Taimiyah sebenarnya menitikberatkan pada pentingnya menjaga
keadilan dan kesejahteraan umat dengan tetap berpegang pada prinsip Islam.12

Meskipun demikian, kritik terhadap pemikirannya tetap penting untuk
mempertimbangkan bahwa dalam masyarakat yang demokratis, konsep kepatuhan terhadap
otoritas politik harus didampingi dengan prinsip-prinsip kebebasan dan hak asasi yang
seimbang. Hal ini memberikan peluang untuk memperbaharui pemikiran Ibnu Taimiyah
dalam konteks politik modern yang menghargai partisipasi publik dan kebebasan individu.

Pemikiran Muhammad Abduh tentang Relasi Negara dan Agama dalam Konteks Politik
Islam

10 Mustafa Rifki, "Sharia Law and Its Application in the Province of Aceh: A Case Study from the
Perspective of Ibn Taymiyyah’s Political Thought," Jurnal Islam Nusantara 8, no. 1 (2021), 98.

11 Ridwan Abdulloh, "Stabilitas Politik dalam Pemikiran Ibn Taimiyah dan Relevansinya dengan Politik
Islam Indonesia," Jurnal Politik dan Syariah 5, no. 4 (2020), 223.

12 Akram Ridha, "Kepemimpinan dan Keadilan dalam Pemikiran Ibnu Taimiyah," Jurnal Politik Islam
13, no. 1 (2019), 68.

Ayuningtiyas, Relasi Negara dan Agama | 5



Muhammad Abduh (1849-1905 M) dikenal sebagai salah satu tokoh utama dalam
gerakan pembaruan Islam (Islah) di dunia Muslim pada abad ke-19. Abduh berfokus pada
pentingnya reformasi pemikiran dan pendidikan untuk menghadapi tantangan modernitas,
kolonialisme, dan ketertinggalan umat Muslim di bidang sosial-politik. Dalam gagasan
politiknya, ia tidak hanya mengkritik penerapan agama yang kaku, tetapi juga mengusulkan
pandangan baru mengenai relasi negara dan agama yang lebih sesuai dengan prinsip

rasionalisme dan modernitas.13

Konteks Sejarah Pemikiran Politik Abduh

Lahir di Mesir yang pada masa itu berada dalam dominasi kekuasaan kolonial Inggris,
Abduh melihat langsung dampak buruk kolonialisme terhadap perkembangan sosial dan
politik umat Muslim. Situasi ini membentuk gagasannya tentang pentingnya reformasi dalam
pendidikan dan struktur negara yang mendukung pembentukan masyarakat Muslim yang
progresif dan berpikiran terbuka. Menurutnya, ajaran Islam yang otentik mendukung
rasionalitas, toleransi, dan kemajuan yang harus diterapkan dalam kehidupan bernegara.4

Dalam karya-karyanya, terutama dalam tafsirnya atas Alquran bersama Rashid Rida,
Tafsir al-Manar, dan tulisan-tulisan lainnya, Abduh mengemukakan bahwa prinsip-prinsip
dasar Islam sejalan dengan nilai-nilai modern yang mengedepankan kebebasan berpikir,
keadilan, dan penegakan hukum. Bagi Abduh, kolonialisme bukan hanya tantangan politik,
tetapi juga pemicu bagi umat Muslim untuk merefleksikan peran agama dalam sistem
pemerintahan yang ideal.

Perspektif Abduh tentang Hubungan Negara dan Agama

Abduh menolak ide negara teokrasi atau pemerintahan yang dikendalikan
sepenuhnya oleh otoritas agama. Ia menilai bahwa interpretasi literal dan dogmatis terhadap
ajaran agama tidak akan membawa umat Islam menuju kemajuan yang sejati. Dalam
pandangan Abdubh, Islam menyediakan nilai-nilai moral dan etika yang harus diintegrasikan
ke dalam kebijakan publik, namun hal ini tidak berarti agama harus mengendalikan negara
secara langsung.

Menurut Abduh, peran agama dalam negara adalah sebagai sumber moralitas dan
bimbingan etika bagi pemimpin dan masyarakat, bukan sebagai instrumen kontrol politik
yang kaku. Ia mengusulkan bahwa negara harus mengadopsi prinsip-prinsip keadilan,
kesejahteraan, dan kebebasan yang diajarkan oleh Islam, tetapi dalam cara yang dapat
diterapkan secara universal. Pendekatan ini membedakan Abduh dari pandangan tradisional
yang menekankan syari’ah sebagai hukum negara.’>

Dengan demikian, Abduh memperkenalkan pendekatan yang lebih fleksibel terhadap
penerapan syari’ah. Baginya, syari'ah lebih merupakan seperangkat prinsip-prinsip etika

13 Muhammad Abdubh, Al-Islam wa al-Nashraniyah ma'a al-1lm wa al-Madaniyah, (Beirut: Dar al-Fikr, 1994),
113.

14 Azyumardi Azra, Islam in the Indonesian World: An Account of Institutional Formation (Bandung: Mizan,
2006), 132.

15 Hamid Algar, "Reforming Islam: Muhammad Abduh and the Politics of Modernization," Islamic
Quarterly 66, no. 1 (2020), 35.

Ayuningtiyas, Relasi Negara dan Agama | 6



yang mendasari hukum negara, bukan sebagai hukum negara yang diterapkan secara
formalitas. Hal ini menunjukkan bahwa Abduh membuka ruang untuk interpretasi hukum
Islam yang dinamis sesuai dengan kebutuhan masyarakat kontemporer.1¢

Penekanan pada Rasionalisme dan Pembaruan Pemikiran

Sebagai seorang yang mendukung kuat penggunaan akal dalam beragama, Abduh
percaya bahwa pemikiran Islam harus selalu relevan dengan perkembangan zaman.
Pemisahan antara agama dan negara, menurut Abduh, bukan berarti melemahkan nilai agama
dalam kehidupan publik, tetapi justru memungkinkan Islam beradaptasi dengan berbagai
situasi sosial-politik. Ia juga berpendapat bahwa Islam pada dasarnya adalah agama yang
rasional dan mendorong manusia untuk menggunakan akalnya dalam menghadapi persoalan
hidup, termasuk dalam bidang politik.

Abduh menyatakan bahwa kemunduran umat Muslim terjadi karena mereka
meninggalkan esensi agama yang mendorong pada rasionalitas dan justru terjebak dalam
tradisi yang kaku. Oleh sebab itu, reformasi pemikiran yang dipromosikan oleh Abduh
termasuk peninjauan ulang terhadap hubungan agama dan negara yang lebih fleksibel dan
inklusif terhadap perubahan zaman. Ia mengusulkan pendidikan dan pengetahuan sebagai
sarana utama bagi umat Muslim untuk mengatasi ketertinggalan, sambil tetap menjunjung
tinggi nilai-nilai Islam.1”

Kritik terhadap Sistem Pemerintahan Otoriter

Selain menawarkan pendekatan yang lebih terbuka terhadap hubungan negara dan
agama, Abduh juga sangat kritis terhadap sistem pemerintahan yang otoriter. Menurutnya,
otoritarianisme dalam pemerintahan tidak sesuai dengan prinsip keadilan dan kemaslahatan
yang menjadi inti ajaran Islam. Abduh menekankan bahwa pemerintah yang baik adalah yang
memajukan kesejahteraan rakyat dan menjamin kebebasan individu. Baginya, pemerintah
yang adil akan mencerminkan nilai-nilai Islam tanpa harus menjadikan agama sebagai dasar
hukum yang eksklusif.

Abduh mengkritik pemerintahan Islam tradisional yang kerap kali memaksa rakyat
untuk mengikuti pandangan ulama tanpa membuka ruang dialog dan kebebasan berpikir. Ia
menyatakan bahwa pemimpin negara harus bersifat demokratis dan mendengarkan aspirasi
rakyat, bukan hanya menegakkan syari’ah secara represif. Pendekatan ini didasarkan pada
pemikiran Abduh bahwa prinsip-prinsip keadilan dan kemaslahatan yang diajarkan oleh
Islam dapat diterapkan dalam pemerintahan yang menghargai kebebasan dan partisipasi
masyarakat.

Relevansi Pemikiran Abduh dalam Konteks Politik Modern
Pemikiran Muhammad Abduh tentang hubungan negara dan agama memberikan
pandangan yang relevan terhadap sistem pemerintahan di berbagai negara Muslim

16 Luthfi Zuhdi, "Pembaruan Pemikiran Islam: Peran Rasionalitas dalam Pemikiran Muhammad
Abduh," Jurnal Ulumul Qur’an 12, no. 2 (2022), 143.

17 Luthfi Zuhdi, "Pembaruan Pemikiran Islam: Peran Rasionalitas dalam Pemikiran Muhammad
Abduh," 155.

Ayuningtiyas, Relasi Negara dan Agama | 7



kontemporer. Di Indonesia, gagasannya tercermin dalam Pancasila yang mengintegrasikan
nilai agama sebagai dasar moral tanpa menjadikan agama tertentu sebagai hukum negara.
Pandangan ini memungkinkan peran agama dalam kehidupan publik namun tidak
memaksakan hukum agama sebagai bagian dari undang-undang negara.!s

Abduh juga menjadi inspirasi bagi pembaruan di berbagai negara yang berupaya
mewujudkan sistem pemerintahan demokratis namun tetap berlandaskan etika keagamaan.
Pemikirannya mendorong adanya moderasi dalam politik Islam dan memberikan dasar bagi
umat Muslim untuk berpartisipasi aktif dalam demokrasi tanpa harus meninggalkan prinsip-
prinsip keislaman. Hal ini relevan dalam konteks global saat ini, di mana berbagai negara
Muslim berjuang untuk menemukan keseimbangan antara ajaran agama dan tuntutan

modernisasi.

Kritik terhadap Pemikiran Muhammad Abduh

Meskipun pemikiran Abduh banyak mendukung reformasi, beberapa kritikus menilai
bahwa pendekatannya berisiko mengurangi esensi agama dalam kehidupan publik. Bagi para
kritikus ini, Abduh dianggap terlalu menekankan pada rasionalisme sehingga bisa
melemahkan pengaruh syari’ah dalam politik Islam. Namun, pendukung Abduh berpendapat
bahwa pemikirannya justru membuka ruang bagi umat Islam untuk tetap relevan dengan
perkembangan zaman tanpa harus kehilangan identitas agama.

Kritik lainnya adalah bahwa pemisahan agama dari negara bisa menciptakan
pemikiran yang terlalu liberal dan tidak mencerminkan realitas masyarakat Muslim yang
lebih nyaman dengan pendekatan yang mempertahankan identitas agama di dalam kebijakan
negara. Dalam hal ini, kritik tersebut menekankan pentingnya menjaga keseimbangan antara
pemikiran rasional yang diajukan Abduh dan tradisi keislaman yang sudah menjadi budaya
masyarakat Muslim.1?

Perbandingan Pemikiran Ibnu Taimiyah dan Muhammad Abduh tentang Relasi Negara
dan Agama dalam Konteks Politik Islam

Pemikiran tentang relasi negara dan agama dalam politik Islam telah menjadi tema
penting dalam kajian keislaman. Di antara tokoh-tokoh yang berkontribusi signifikan pada
diskursus ini adalah Ibnu Taimiyah (1263-1328 M) dan Muhammad Abduh (1849-1905 M).
Meskipun keduanya merupakan tokoh yang berpengaruh dalam sejarah pemikiran Islam,
pandangan mereka mengenai hubungan antara negara dan agama menunjukkan perbedaan
yang mencolok, terutama dalam konteks sejarah, filosofi, dan metodologi. Ibnu Taimiyah,
dengan pendekatan tradisionalisnya, menekankan penerapan syari’ah sebagai dasar hukum
negara, sementara Abduh mengusulkan reformasi pemikiran yang lebih rasional dan
kontekstual.

Pembahasan ini bertujuan untuk membandingkan kedua pemikir ini dalam beberapa
aspek kunci: konteks sejarah pemikiran mereka, konsep negara, peran syari’ah, pendekatan

18 Ratna Hanum, "Refleksi Pemikiran Politik Islam dalam Konteks Pancasila," Jurnal Politik dan Islam
10, no. 3 (2022), 88.

19 Agus Wibowo, "Pemikiran Rasional Abduh dalam Politik Islam," Jurnal Islam Nusantara 15, no. 4
(2022), 110.

Ayuningtiyas, Relasi Negara dan Agama | 8



terhadap modernitas, serta relevansi pemikiran mereka dalam konteks politik Islam
kontemporer.
Konteks Sejarah Pemikiran

Ibnu Taimiyah lahir di Harran, Suriah, pada akhir abad ke-13, dalam konteks sosial
dan politik yang dilanda oleh keruntuhan kekhalifahan Abbasiyah dan invasi Mongol. Situasi
ini mendorongnya untuk menegaskan kembali otoritas syari’ah dan pentingnya kembali
kepada sumber-sumber asli Islam, yaitu Alquran dan Hadis. Ia menganggap bahwa
penyimpangan dalam praktik keagamaan dan politik harus diluruskan dengan kembali
kepada prinsip-prinsip Islam yang otentik.20

Dalam karya-karyanya, Ibnu Taimiyah menegaskan bahwa penerapan syari’ah adalah
kewajiban bagi negara dan masyarakat. Ia menolak otoritas politik yang tidak berlandaskan
pada hukum Islam dan berargumen bahwa pemimpin harus berfungsi sebagai pelaksana
syari’ah di dunia. Pemikirannya muncul sebagai reaksi terhadap berbagai tantangan yang
dihadapi oleh umat Islam pada masa itu, termasuk sekularisme dan pengaruh luar yang
semakin kuat.

Sebaliknya, Muhammad Abduh hidup pada akhir abad ke-19, di tengah gelombang
modernisasi dan kolonialisme di dunia Islam. Ia melihat bahwa stagnasi pemikiran Islam
disebabkan oleh tradisi yang kaku dan kurangnya rasionalitas dalam interpretasi ajaran Islam.
Dalam konteks ini, Abduh mengusulkan bahwa pemikiran Islam harus direformasi dengan
pendekatan yang lebih rasional dan kontekstual, menyesuaikan ajaran agama dengan
kebutuhan zaman modern.?!

Abduh berfokus pada pentingnya pendidikan dan pengembangan pemikiran kritis
dalam masyarakat Muslim. la berargumen bahwa kemajuan umat Islam tidak hanya
tergantung pada penerapan syari’ah secara formal, tetapi juga pada kemampuan umat untuk
berpikir secara rasional dan kritis. Dalam konteks ini, Abduh memandang bahwa negara
harus menjadi alat untuk mewujudkan keadilan sosial dan moralitas tanpa harus terjebak
dalam dogma agama yang kaku.22
Konsep Negara

Ibnu Taimiyah menganggap negara sebagai entitas yang seharusnya berfungsi untuk
menerapkan syari’ah dan menjaga kepentingan umat Islam. Bagi Ibnu Taimiyah, negara
bukanlah entitas sekuler, tetapi merupakan institusi yang harus berfungsi untuk menegakkan
hukum Islam. Ia menekankan pentingnya ketaatan kepada pemimpin yang adil, yang
berkomitmen untuk menerapkan syari'ah. Dalam pandangannya, pemimpin tidak hanya
memiliki kekuasaan, tetapi juga tanggung jawab moral untuk memastikan keadilan dan
kesejahteraan rakyat.

Dalam karya-karyanya, seperti Al-Siyasah Al-Shar'iyyah, Ibnu Taimiyah menegaskan
bahwa negara harus mengatur kehidupan sosial dan politik berdasarkan prinsip-prinsip
syari’ah. la menyatakan bahwa segala bentuk pemerintahan yang tidak berdasarkan pada

20 Al-Mawardi, Abu al-Hasan. Al-Ahkam al-Sultaniyyah. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2016.

21 Hadi, Usman. Muhammad Abduh dan Pembaruan Islam: Sejarah, Pemikiran dan Relevansinya di Dunia
Kontemporer. Jakarta: Serambi, 2018. 35.

22 Hadi, Usman. Muhammad Abduh dan Pembaruan Islam: Sejarah, Pemikiran dan Relevansinya di Dunia
Kontemporer. 47.

Ayuningtiyas, Relasi Negara dan Agama | 9



syari’ah adalah bentuk kediktatoran dan harus ditolak. Dalam konteks ini, Ibnu Taimiyah
menjadi salah satu pendukung awal ide negara yang berlandaskan syari’ah, yang kemudian
diadopsi oleh berbagai gerakan Islam modern.

Sebaliknya, Muhammad Abduh memiliki pandangan yang lebih fleksibel terhadap
konsep negara. Ia menolak ide teokrasi, di mana agama mengontrol negara secara langsung.
Bagi Abduh, negara seharusnya berfungsi sebagai institusi yang melayani masyarakat dan
menjamin kebebasan serta keadilan. Ia percaya bahwa Islam tidak memerlukan penegakan
hukum secara otoriter, melainkan harus mendasarkan pada prinsip-prinsip etika dan moral
yang diajarkan oleh agama.?

Abduh berpendapat bahwa negara modern seharusnya diatur oleh hukum yang
dibuat oleh rakyat, dengan mempertimbangkan prinsip-prinsip syari’ah sebagai panduan
moral. Dalam hal ini, ia menekankan pentingnya partisipasi masyarakat dalam proses
pengambilan keputusan politik. Pemikiran ini mencerminkan pemahaman Abduh tentang
pentingnya mengadaptasi konsep-konsep modern dalam sistem pemerintahan Islam, tanpa
kehilangan nilai-nilai inti ajaran Islam.

Peran Syari’ah dalam Pemerintahan

Bagi Ibnu Taimiyah, syari’ah adalah sumber utama hukum dan menjadi landasan bagi
semua aspek kehidupan, termasuk politik. Ia berargumen bahwa syari’ah mencakup semua
aspek kehidupan manusia dan tidak dapat dipisahkan dari urusan negara. Menurutnya,
penerapan syari’ah adalah suatu kewajiban dan setiap pemimpin harus bertanggung jawab
untuk menegakkan hukum-hukum Islam dalam masyarakat.?*

Ibnu Taimiyah menolak konsep pemisahan agama dari negara, percaya bahwa hanya
dengan menerapkan syari’ah, masyarakat dapat mencapai keadilan dan kesejahteraan. Ia juga
berpendapat bahwa jika pemimpin tidak mampu menerapkan syari’ah, maka rakyat memiliki
hak untuk menentangnya. Ini menunjukkan bahwa pemikiran Ibnu Taimiyah memberikan
justifikasi moral bagi perlawanan terhadap pemerintahan yang tidak adil atau yang tidak
sesuai dengan prinsip-prinsip syari’ah.

Sebaliknya, Muhammad Abduh berpendapat bahwa syari’ah harus diterapkan
dengan pemahaman yang rasional dan kontekstual. Ia menyadari bahwa masyarakat modern
menghadapi tantangan baru yang tidak selalu dapat diselesaikan dengan hukum-hukum
klasik. Abduh menekankan bahwa syari’ah harus dipahami sebagai seperangkat prinsip etika
dan moral yang dapat diadaptasi dengan kondisi sosial dan politik saat ini.

Abduh percaya bahwa syari’ah bukanlah satu-satunya sumber hukum dalam negara,
melainkan harus digabungkan dengan prinsip-prinsip hukum modern. Ia menekankan
pentingnya interpretasi dan ijtihad (penggalian hukum) dalam memahami syari’ah untuk
menghadapi masalah-masalah kontemporer. Dalam konteks ini, Abduh mendorong umat

23 Wibowo, Agus. "Pemikiran Rasional Abduh dalam Politik Islam." Jurnal Islam Nusantara 15, no. 4
(2022), 110.

24 Mastura, Abdurrahman, "Relasi Politik dan Hukum dalam Pemikiran Ibnu Taimiyah." Jurnal Politik
Islam 15, no. 1 (2018), 45.

Ayuningtiyas, Relasi Negara dan Agama | 10



Islam untuk membuka dialog antara tradisi keagamaan dan perkembangan sosial yang ada,
demi mencapai keadilan dan kemaslahatan bagi masyarakat.?
Pendekatan terhadap Modernitas

Ibnu Taimiyah dikenal sebagai tokoh yang berusaha melawan pengaruh asing dan
menyatakan kembali otoritas syari’ah dalam masyarakat Muslim. Ia tidak sepenuhnya
menolak perubahan, tetapi sangat kritis terhadap ideologi-ideologi yang tidak sesuai dengan
prinsip-prinsip Islam. Dalam pandangannya, modernitas tidak boleh mengorbankan nilai-
nilai agama. la berpendapat bahwa umat Islam harus kembali kepada sumber asli agama
untuk menemukan solusi bagi masalah-masalah yang dihadapi.

Meskipun demikian, Ibnu Taimiyah juga menekankan pentingnya keadilan dan
kesejahteraan sosial. Ia percaya bahwa penerapan syari’ah yang benar akan membawa kepada
kemajuan dan kesejahteraan umat. Namun, dia lebih menekankan pada ketaatan kepada
tradisi dan syari’ah daripada penerimaan terhadap ide-ide baru yang dianggap bertentangan
dengan ajaran Islam.

Sebaliknya, Muhammad Abduh memiliki pandangan yang lebih terbuka terhadap
modernitas. Ia percaya bahwa Islam memiliki kapasitas untuk beradaptasi dengan perubahan
zaman. Abduh menganggap bahwa akal dan rasionalitas adalah alat penting dalam
memahami dan menerapkan ajaran Islam. Ia mendorong umat Islam untuk belajar dari
kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi untuk memperbaiki kondisi sosial dan politik
umat.

Abduh percaya bahwa pendidikan adalah kunci untuk mempersiapkan umat Islam
menghadapi tantangan modernitas. Ia mendirikan institusi pendidikan yang berorientasi
pada pembaruan pemikiran Islam dan memberikan tempat bagi pemikiran kritis. Dalam
pandangan Abduh, negara modern harus memberikan ruang bagi kebebasan berpendapat
dan partisipasi masyarakat dalam pengambilan keputusan politik, sehingga dapat
mengakomodasi berbagai kepentingan tanpa mengabaikan nilai-nilai keagamaan.

Relevansi Pemikiran dalam Konteks Kontemporer

Pemikiran Ibnu Taimiyah masih relevan dalam konteks politik Islam saat ini, terutama
bagi gerakan-gerakan yang menekankan pentingnya syari’ah dalam kehidupan berbangsa
dan bernegara. Banyak kelompok Islam radikal dan tradisionalis mengacu pada
pemikirannya untuk menjustifikasi penegakan syari’ah sebagai hukum negara. Dalam
konteks ini, Ibnu Taimiyah dianggap sebagai figur otoritatif yang mewakili pemikiran Islam
puritan, yang menolak sekularisme dan liberalisme dalam politik.

Namun, interpretasi pemikiran Ibnu Taimiyah sering kali disalahpahami dan
digunakan untuk tujuan politik yang ekstrem. Ini menunjukkan bahwa meskipun
pemikirannya memiliki kontribusi penting, implementasinya dalam konteks modern
memerlukan penjelasan dan adaptasi yang lebih komprehensif agar tidak mengarah pada
konflik dan kekerasan.

Di sisi lain, pemikiran Muhammad Abduh menawarkan alternatif yang lebih
konstruktif dalam menghadapi tantangan kontemporer. Pendekatan rasional dan kontekstual
Abduh terhadap syari’ah menjadikannya relevan bagi umat Islam yang mencari cara untuk

25 Wibowo, Agus. "Pemikiran Rasional Abduh dalam Politik Islam." 115.
Ayuningtiyas, Relasi Negara dan Agama | 11



mengintegrasikan nilai-nilai Islam dalam konteks modern tanpa kehilangan identitas mereka.
Abduh mengajukan bahwa pemahaman terhadap syari’ah harus inklusif dan beradaptasi
dengan kebutuhan zaman, yang memungkinkan umat Islam untuk berkontribusi secara
positif dalam masyarakat global.

Reformasi pendidikan yang diusulkan oleh Abduh, yang menekankan pada
pentingnya akal dan pengetahuan, menjadi landasan bagi banyak gerakan modernis Islam.
Pemikiran ini juga relevan bagi upaya untuk memperkuat posisi umat Islam dalam dialog
antaragama dan interaksi sosial yang lebih luas, menjadikan Abduh sebagai salah satu tokoh
kunci dalam pembaruan pemikiran Islam di abad ke-21.

Berikut tabel Pemikiran Ibnu Taimiyah dan Muhammad Abduh tentang Relasi Negara
dan Agama dalam Konteks Politik Islam :

yang menerapkan syari‘ah.
- Pemimpin bertanggung
jawab untuk menegakkan
hukum Islam.

Aspek Ibnu Taimiyah Muhammad Abduh

Konteks Sejarah - Hidup pada masa |- Hidup di era modernisasi
keruntuhan  kekhalifahan | dan kolonialisme.
Abbasiyah  dan  invasi | - Mendorong reformasi
Mongol. pemikiran  Islam  untuk
- Berupaya menegaskan | menjawab tantangan zaman.
kembali otoritas syari’ah.

Konsep Negara - Negara sebagai entitas | - Negara sebagai institusi

yang melayani masyarakat.
- Penekanan pada partisipasi
rakyat dalam pengambilan
keputusan.

Peran Syari’ah

- Syari'ah sebagai sumber
utama hukum.
- Harus diterapkan secara

- Syari’ah dipahami secara
rasional dan kontekstual.
- Hukum modern bisa

ketat dalam semua aspek | digabungkan dengan
kehidupan. prinsip-prinsip syari’ah.
Pendekatan terhadap | - Kritikal terhadap pengaruh | - Mendorong  adaptasi
Modernitas asing. pemikiran Islam dengan
- Menekankan kembali | perkembangan zaman.
kepada sumber-sumber asli | - Pentingnya pendidikan
Islam. dan rasionalitas  dalam

memahami agama.

Relevansi Kontemporer

- Pemikiran digunakan oleh

- Pendekatan inklusif dan

gerakan tradisionalis dan | rasional menjadi relevan
radikal. bagi umat Islam modern.
- Menyediakan justifikasi | - Mendorong dialog
moral untuk perlawanan | antaragama dan interaksi
terhadap pemerintahan | sosial.

yang tidak adil.

Pemikiran Ibnu Taimiyah dan Muhammad Abduh tentang relasi negara dan agama
dalam konteks politik Islam menunjukkan dua pendekatan yang berbeda, namun keduanya
memiliki kontribusi yang signifikan dalam diskursus keislaman. Ibnu Taimiyah, dengan
penekanan pada penerapan syari’ah sebagai basis negara, dan Abduh, dengan pendekatan

Ayuningtiyas, Relasi Negara dan Agama | 12



yang lebih inklusif dan rasional, menawarkan wawasan berharga bagi umat Islam dalam
menghadapi tantangan zaman.

Kedua pemikir ini menyoroti pentingnya integrasi antara nilai-nilai agama dan praktik
politik, meskipun dengan pendekatan yang berbeda. Dalam konteks modern, pemahaman
yang lebih dalam terhadap pemikiran mereka dapat membantu umat Islam dalam
menemukan jalan yang seimbang antara tradisi dan modernitas, serta mendorong dialog yang
konstruktif dalam membangun masyarakat yang lebih adil dan sejahtera.

Pemikiran tentang relasi negara dan agama dalam konteks politik Islam yang
dikemukakan oleh Ibnu Taimiyah dan Muhammad Abduh memberikan wawasan yang
berharga dalam memahami kompleksitas hubungan antara teologi dan praktik politik. Ibnu
Taimiyah, sebagai tokoh yang berpegang pada tradisi dan syari’ah, menekankan bahwa
negara harus berfungsi sebagai pelaksana hukum Islam. Ia melihat penerapan syari’ah sebagai
kewajiban moral dan sosial, serta menganggap bahwa pemimpin harus berkomitmen untuk
menegakkan keadilan berdasarkan prinsip-prinsip Islam. Pemikiran ini muncul sebagai
respons terhadap tantangan sosial dan politik pada masanya, dan meskipun terkadang
disalahartikan oleh beberapa gerakan ekstremis, dasar-dasar argumennya tetap relevan bagi
banyak kelompok yang mendukung penerapan syari’ah dalam pemerintahan.

Di sisi lain, Muhammad Abduh menawarkan pendekatan yang lebih progresif dan
rasional dalam memahami relasi antara negara dan agama. Dalam konteks modernisasi yang
dihadapinya, Abduh menekankan pentingnya reformasi pemikiran Islam dengan
menggabungkan prinsip-prinsip syari’ah dan hukum modern. Ia mendorong umat Islam
untuk berpikir kritis dan adaptif, serta mengedepankan pendidikan sebagai sarana untuk
mencapai kemajuan sosial dan politik. Pendekatannya yang inklusif menjadikan
pemikirannya relevan dalam menghadapi tantangan kontemporer, di mana kebutuhan untuk
beradaptasi dengan realitas global semakin mendesak.

Kedua pemikir ini, meskipun berbeda dalam pendekatan dan konteks, menyampaikan
pesan yang penting tentang keterkaitan antara agama dan negara. Ibnu Taimiyah
mengingatkan pentingnya menjaga integritas syari’ah dalam kehidupan bernegara, sementara
Muhammad Abduh menunjukkan bahwa Islam memiliki kapasitas untuk beradaptasi dan
berkembang dalam dunia modern. Melalui pemahaman yang lebih mendalam terhadap
pemikiran mereka, umat Islam dapat menemukan jalan untuk mengintegrasikan nilai-nilai
agama dalam praktik politik secara harmonis, yang pada akhirnya dapat berkontribusi pada
penciptaan masyarakat yang adil dan sejahtera.

Kesimpulan
Perbandingan pemikiran antara Ibnu Taimiyah dan Muhammad Abduh

memperlihatkan bahwa diskursus mengenai relasi negara dan agama dalam Islam
adalah kompleks dan dinamis. Kedua tokoh ini memberikan sumbangsih pemikiran
yang berbeda namun saling melengkapi, membuka ruang untuk dialog dan refleksi
yang lebih mendalam tentang peran agama dalam konteks politik di era modern ini.
Mengingat konteks yang terus berkembang, penting bagi umat Islam untuk terus
menggali dan merefleksikan pemikiran-pemikiran ini, agar dapat menghadapai
tantangan zaman dengan bijak dan adaptif.

Ayuningtiyas, Relasi Negara dan Agama | 13



Referensi

Abduh, Muhammad. Risalat al-Tauhid, terjemahan oleh Charles C. Adams. Cairo: Al-
Manar, 1933.

Abdulloh, Ridwan. "Stabilitas Politik dalam Pemikiran Ibn Taimiyah dan
Relevansinya dengan Politik Islam Indonesia," Jurnal Politik dan Syari’ah 5, no. 4
(2020).

Abduh, Muhammad. Al-Islam wa al-Nashraniyah ma'a al-Ilm wa al-Madaniyah. Beirut:
Dar al-Fikr, 1994.

Al-Azami, Saeed F. "Political Authority and Religion in the Thought of Ibn
Taymiyyah". Oxford University Press : Journal of Islamic Studies Vol. 35, no. 2 (2020).

Algar, Hamid. "Reforming Islam: Muhammad Abduh and the Politics of
Modernization". The Islamic Cultural Centre (ICC) : Islamic Quarterly 66, no. 1
(2020)

Al-Mawardi, Abu al-Hasan. Al-Ahkam al-Sultaniyyah. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar,
2016.

At-Tamimi, Huda. "The Relevance of Ibn Taymiyyah's Political Thought in
Contemporary Islamic Politics." Springer: Contemporary Islam 14, no. 2 (2022).

Azra, Azyumardi. Islam in the Indonesian World: An Account of Institutional Formation.
Bandung: Mizan, 2006.

Hadi, Usman. Muhammad Abduh dan Pembaruan Islam: Sejarah, Pemikiran dan
Relevansinya di Dunia Kontemporer. Jakarta: Serambi, 2018.

Hanum, Ratna. "Refleksi Pemikiran Politik Islam dalam Konteks Pancasila.” Jurnal
Politik dan Islam 10, no. 3 (2022).

Mastura, Abdurrahman, "Relasi Politik dan Hukum dalam Pemikiran Ibnu Taimiyah."
Jurnal Politik Islam 15, no. 1 (2018).

Munir, Akhmad. "Konsep Negara dan Agama dalam Pemikiran Ibnu Taimiyah: Studi
Relevansi di Indonesia," Jurnal Hukum Islam Vol. 27, no. 2 (2021).

Rahman, Fathur. "Ibn Taimiyyah on Justice: Foundations of Islamic Political Thought."
The Islamic Cultural Centre (ICC) : Islamic Quarterly 63, no. 4 (2018).

Ridha, Akram. "Kepemimpinan dan Keadilan dalam Pemikiran Ibnu Taimiyah," Jurnal
Politik Islam 13, no. 1 (2019).

Rifki, Mustafa. "Sharia Law and Its Application in the Province of Aceh: A Case Study
from the Perspective of Ibn Taymiyyah's Political Thought." Lembaga Taswirul
Khayal (LTN-PBNU) : Jurnal Islam Nusantara 8, no. 1 (2021).

Supriadi, Rudi. "Pemikiran Ibnu Taimiyah dalam Konteks Implementasi Syari’ah di
Indonesia." UIN Ar-Raniry: Jurnal Syari’ah dan Politik Islam Vol. 35, no. 3 (2019).

Taimiyyah, Ibnu. As-Siyasah Asy-Syar'iyyah, [ilid 28. Riyadh: Maktabah al-Ma'arif,
1995.

Wibowo, Agus. "Pemikiran Rasional Abduh dalam Politik Islam." UNU Jakarta: Jurnal
Islam Nusantara 15, no. 4 (2022).

Zed, Mestika. Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia,
2014.

Ayuningtiyas, Relasi Negara dan Agama | 14



Zuhdi, Luthfi. "Pembaruan Pemikiran Islam: Peran Rasionalitas dalam Pemikiran
Muhammad Abduh.” STIU Darul Quran: Jurnal Ulumul Qur’an 12, no. 2 (2022).

Ayuningtiyas, Relasi Negara dan Agama | 15



