
Najib, Ulum, Analisis Perjodohan... |106  

 
 

     

 

 

 
 

 
 

 

Analisis Perjodohan Di Pondok Pesantren Perspektif Hukum Islam 
(Studi Pondok Pesantren Salafiyah Shirothul Fuqoha’) 

 
Mohammad Ainun Najib 

Universitas Al Qolam Malang 
Mohammadainunnajib18@alqolam.ac.id 

 

Bahrul Ulum 

Universitas Al Qolam Malang 
bahrululum@alqolam.ac.id 

 

 

Abstract 

Marriage is the longest form of worship in a person's life and is one of the most desired 

things by every human being. Therefore, it must be prepared earnestly. Among the 

many preparations that need attention, one of the most important is choosing a 
partner. Choosing a partner is a determining factor in the household that will be built. 
One method of choosing a partner is through matchmaking. Matchmaking not only 

occurs in society at large but also within pesantren where the Kiai often plays the main 
role in arranging marriages for the students. This research aims to analyze the practice 

of matchmaking as well as the Islamic legal perspective on it. This study is categorized 
as field research, which will be conducted directly using a normative-empirical 

approach. The data collection techniques used are interviews and documentation. The 
sources of data include both primary and secondary sources. The primary data 

consists of interviews with the Kiai who arranges the matches as well as the 
individuals involved in the matchmaking process. The secondary data serves to 

support the primary sources and includes books and articles related to the topic. The 
findings of this research explain that the matchmaking practice in Pondok Pesantren 

Salafiyah Shirothul Fuqoha’ begins with a respectful visit to a kiai and being 
summoned, followed by a meeting. Due to the students' obedience to the kiai, most of 
them accept the matchmaking proposed by him. The students being matched are 

usually those who have completed their studies, serve in the pesantren, and are 
considered ready for marriage. From the perspective of Islamic law, this matchmaking 

practice aligns with the principles of Islam and falls under the category of maslahah 
tahsiniyah, indicating that such matchmaking is acceptable and justified by local 

customs and brings positive impacts to the households that are formed. 

 
Keywords : Matchmaking, Pesantren, Islamic Law 

STAIZA:  Comprehensive  Journal  of  Islamic  Studies

Vol.  2, No.  2, Mei 2025,(106-118)

https://doi.org/10.63829/js.v2i2mei.35

https://ojs.staizmojosari.ac.id/index

e-ISSN 3063-1696

mailto:Mohammadainunnajib18@alqolam.ac.id
mailto:bahrululum@alqolam.ac.id


Najib, Ulum, Analisis Perjodohan... |107  

Abstrak 

Pernikahan merupakan bentuk ibadah terpanjang yang dijalani manusia sepanjang 

hidupnya serta menjadi impian yang sangat diharapkan oleh setiap individu. Oleh 
karena itu, pernikahan perlu dipersiapkan secara matang. Salah satu aspek penting 

dalam persiapan pernikahan adalah pemilihan pasangan hidup. Pemilihan pasangan 
memiliki peran krusial dalam membentuk pondasi rumah tangga. Salah satu cara 

yang dilakukan dalam menentukan pasangan adalah melalui proses perjodohan. 
Perjodohan ini tidak hanya umum terjadi di masyarakat luas, namun juga menjadi 

praktik yang lumrah di lingkungan pesantren, di mana peran utama dalam proses ini 
sering kali dijalankan oleh Kiai yang menjodohkan para santri. Penelitian ini bertujuan 

untuk mengkaji praktik perjodohan tersebut serta menelaahnya dari perspektif 
hukum Islam. Jenis penelitian yang digunakan adalah penelitian lapangan (field 
research), dengan pendekatan normatif empiris yang memungkinkan peneliti untuk 

menggali data secara langsung dari sumbernya. Pengumpulan data dilakukan melalui 
wawancara dan dokumentasi, dengan sumber data primer berupa wawancara dengan 

Kiai yang melakukan perjodohan dan individu yang dijodohkan. Sementara itu, data 
sekunder digunakan untuk memperkuat hasil temuan primer, berupa referensi dari 

buku-buku, artikel ilmiah, serta skripsi yang relevan dengan tema penelitian. 
Berdasarkan hasil temuan, proses perjodohan yang berlangsung di Pondok Pesantren 

Salafiyah Shirothul Fuqoha’ diawali dengan tradisi sowan (menghadap) dan ditimbali 
(dipanggil), lalu dilanjutkan dengan pertemuan antar calon pasangan. Karena adanya 

sikap hormat dan ketaatan para santri terhadap Kiai, sebagian besar dari mereka 
menerima usulan perjodohan tersebut. Santri yang dijodohkan umumnya adalah 

mereka yang telah menyelesaikan masa belajar, menjadi abdi ndalem, dan dinilai telah 
siap untuk membangun rumah tangga. Dalam tinjauan hukum Islam, praktik 
perjodohan ini dinilai sesuai dengan prinsip syariat dan termasuk dalam kategori 

maslahah tahsiniyah, yaitu kemaslahatan tambahan yang layak diakui oleh adat serta 
membawa pengaruh positif terhadap keberlangsungan rumah tangga. 

 
Kata Kunci: Perjodohan, Pesantren, Hukum Islam 

 
Pendahuluan 

Praktik perjodohan masih menjadi hal yang lumrah dan diterima secara 

kultural. Perjodohan ini sering kali melibatkan kiai, ustaz, atau tokoh agama sebagai 

pihak yang dipercaya untuk mencarikan pasangan yang dianggap ideal secara agama 
dan akhlak. Di kalangan pesantren, perjodohan dianggap sebagai jalan untuk menjaga 

kemurnian akhlak dan melanjutkan garis keturunan yang religius. 
Sementara itu, di masyarakat sekitar, perjodohan juga sering dilakukan demi 

alasan ekonomi, status sosial, atau mempererat hubungan antar keluarga. Meskipun 
sebagian pihak melihatnya sebagai bentuk pengabdian dan tradisi yang luhur, tidak 

jarang juga muncul konflik batin, terutama di kalangan generasi muda yang mulai 
menginginkan kebebasan dalam memilih pasangan hidup. 

Islam memandang bahwa pernikahan bukan hanya urusan kekeluargaan dan 

budaya semata, bukan pula urusan perdata. Pernikahan ini sebenarnya adalah sebuah 



Najib, Ulum, Analisis Perjodohan... |108  

peristiwa agama yang penting, dan dilakukan untuk memenuhi kehendak Allah SWT 

dan mengikuti teladan Nabi Muhammad SAW. Pernikahan juga bukan untuk 

mendapatkan kebahagiaan di dalam hidup yang hanya sesaat, melainkan untuk 
seumur hidup bagi siapa pun yang melaksanakannya. 1 

Dalam Islam permasalahan tentang perkawinan sangat diperhatikan, terutama 

etika memilih jodoh atau pasangan hidup, dari pasangan yang baik akan memiliki 

keturunan yang baik juga. Selain itu, rumah tangga yang dibangun bersama dengan 
pasangan yang baik akan menjadi sakinah, mawaddah, wa rahmah dan akan 

membawa kebahagiaan baik di dunia maupun akhirat.2 Begitulah Islam memandang 
betapa pentingnya memilih pasangan. Jika dalam memilih pasangan hanya 
mengedepankan hawa nafsu maka naudzubillah jika terjadi hal-hal yang tidak 

semestinya, misalnya keluarga tidak harmonis bahkan hingga terjadi perceraian 
sehingga rumah tangga yang dibangun tidak menjadikan ketenangan dalam 

hidupnya. 

Fenomena meningkatnya angka perceraian di masyarakat, khususnya di 
Kabupaten Malang, menimbulkan pertanyaan mendasar tentang penyebab utama 

dari maraknya perceraian tersebut. Mayoritas faktor ekonomi menjadi penyumbang 
terbesar dalam kasus perceraian, disusul oleh alasan ketidakcocokan antara pasangan. 

Menariknya, jika kita menengok pada pola perjodohan yang dilakukan di Pondok 
Pesantren Salafiyah Shirothul Fuqoha’, belum pernah tercatat adanya kegagalan 

dalam membangun rumah tangga. Fakta ini membuka ruang bagi sebuah kajian lebih 
lanjut mengenai efektivitas sistem perjodohan di lingkungan pesantren sebagai salah 

satu pendekatan alternatif dalam menanggulangi tingginya angka perceraian di 
masyarakat. 

Konsep ‘urf atau kebiasaan masyarakat dimanfaatkan sebagai salah satu dasar 
dalam penetapan hukum Islam. Meskipun demikian, para ulama tidak menjadikan 
‘urf sebagai dalil yang berdiri secara independen. Keberlakuannya sebagai dasar 

hukum diperkuat oleh adanya landasan lain, seperti konsensus ulama (ijma’) atau 
pertimbangan kemaslahatan yang menyertainya. Adat yang telah lama diterima dan 

dijalankan dengan baik oleh masyarakat menunjukkan tingkat penerimaan yang luas. 
Apabila seluruh ulama juga telah mengamalkan adat tersebut, maka secara implisit 

dapat dianggap telah terjadi ijma’, meskipun dalam bentuk ijma’ sukuti.3 

Selain itu, Maslahah Mursalah ialah maslahat yang tidak disebutkan oleh nash 

baik penolakan maupun pengakuannya dengan cara semata-mata untuk mewujudkan 
kemaslahatan manusia untuk mendatangkan manfaat dan menolak kemudharatan 

dan kerusakan bagi manusia. Maslahah dalam fikih Islam mencakup berbagai 
tingkatan kemaslahatan, yaitu dharuriyah (wajib), hajiyyat (sekunder), dan tahsiniyat 

(tersier). Prinsip-prinsip maslahah diterapkan dalam hukum keluarga Islam dengan 
 
 

 

 
 

1 Amir syarifuddin, Hukum Perkawinan Islam di Indonesia (Jakarta: prenadamedia group, 2014), hal. 

48 
2 Abdul Wahid, Meraih Jannah Dengan Berkah Ayah (Sampan: Diva Press, 2016), hal. 54 
3 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh 2, (Jakarta : Kencana, 2011), 403. 



Najib, Ulum, Analisis Perjodohan... |109  

mempertimbangkan aspek-aspek seperti hifz al-mal, hifz al-nafs, hifz al-nasl, hifz al- 

'aql, dan hifz al-din.4 

Di dalam hukum islam tidak menegaskan adanya kewajiban menikah melalui 
perjodohan dan perjodohan pun tidak dilarang di dalam islam karena tidak ada dasar 

yang menguatkan, baik itu di dalam Al-Qur’an, Hadist dan Ijma’. Perjodohan ini 
merupakan tindakan maslahah yang bisa dipandang baik oleh akal sehat karena 

mendatangkan kebaikan dan menghindari keburukan (kerusakan) bagi umat manusia 
dalam hal menjaga Hifz al-din, Hifz al- nasb, Hifz al-mal. 

Beberapa penelitian terdahulu yang subjeknya sama dengan artikel ini antara 
lain yaitu Ahmad Tajus Syarof dan M. Ubaidi Hasbillah (2024) “Tradisi Perjodohan 

Pilihan Kiai Dalam Perspektif Hukum Islam”. Penelitian tersebut memaparkan bahwa 
tradisi perjodohan oleh Kiai di Pondok Pesantren Fathul Ulum Kwagean Kediri terdiri 

dari beberapa aspek yang pertama secara universal yaitu dari hadist memilih jodoh 
itu dari segi (agama, nasab, kekayaan, kecantikan). Kemudian yang kedua, Kiai 

memiliki hitungan jawa sendiri, dan ketiga berdasarkan hasil istikharah. Adapun 
perspektif hukum islam terhadap tradisi perjodohan pilihan Kiai di Pondok Pesantren 

Fathul Ulum Kwagean Kediri berdasarkan Undang-Undang No.1 Tahun 1974 sudah 
jelas bahwa Hukum Islam dan UU perkawinan tidak melarang jika adanya 

perjodohan itu melaui proses perjodohan pilihan Kiai pernikahan itu dinyatakan sah.5 

Penelitian serupa oleh Ahmad Muflihul Wafa (2022) “Pandangan Santri 
Generasi Z Terhadap Perjodohan Kiai Perspektif Kafaah”. Hasil penelitian 

mengungkapkan bahwa sebagian  santri  Generasi-Z di Pondok  Pesantren 
Sabilurrosyad menolak praktik perjodohan karena dinilai tidak selaras dengan 

pandangan realistis terhadap masa depan mereka. Proses perjodohan dapat 
berlangsung atas inisiatif kiai ataupun berdasarkan permintaan dari pihak santri 

maupun jamaah. Dalam menentukan pasangan, kiai mempertimbangkan sejumlah 
aspek penting, seperti latar belakang individu, tingkat kafa’ah, serta peran organisasi 

kemasyarakatan yang turut memengaruhi keputusan tersebut.6 

Penelitian oleh Mufti Ramadhan (2024) “Fenomena Perjodohan di Pondok 
Pesantren Serta Implikasinya Terhadap Keluarga Sakinah”. Temuan dalam penelitian 
ini menunjukkan bahwa praktik perjodohan masih berlangsung hingga kini, berkat 

inisiatif dan peran aktif para kiai dalam mempertemukan santri mereka dengan calon 
pasangan. Respons yang diberikan para santri terhadap perjodohan ini pun 

cenderung positif. Lebih lanjut, praktik ini memberikan dampak yang konstruktif bagi 
kehidupan rumah tangga dan dikategorikan sebagai Sakinah III Plus, sesuai dengan 

indikator yang tercantum dalam Keputusan Menteri Agama Republik Indonesia 
Nomor 03 Tahun 1999 tentang Pembinaan Gerakan Keluarga Sakinah.7 

 

4 M. Tajus Syarof dan Ahmad Ubaidi Hasbillah, “Tradisi Perjodohan Pilihan Kiai Dalam Prespektif 

Hukum Islam,” Jurnal Multidisiplin Ilmu Akademik 1, no. 4 (Agustus 2024): 292–302 
5 M. Tajus Syarof dan Ahmad Ubaidi Hasbillah, “Tradisi Perjodohan Pilihan Kiai Dalam Prespektif 
Hukum Islam,” Jurnal Multidisiplin Ilmu Akademik 1, no. 4 (Agustus 2024): 292–302 
6 Ahmad Muflihul Wafa, “Pandangan Santri Generasi Z Terhadap Perjodohan Kiai Perspektif 

Kafaah,” Sakina: Journal of Family Studies 6, no. 3 (16 Juni 2022), https://doi.org/10.18860/jfs.v6i3.1807. 
7 Mufti Ramadhan, “Fenomena Perjodohan di Pondok Pesantren serta Implikasinya terhadap 
Keluarga Sakinah,” Tashwir: Jurnal Penelitian Agama dan Sosial Budaya 12(1) (2024): 13–26, 

https://doi.org/10.18592/jt.v12i01.13236. 



Najib, Ulum, Analisis Perjodohan... |110  

Adapun penelitian serupa lainnya juga dilakukan oleh Afina Amna (2018) 

“Otoritas Kharismatik Dalam Perkawinan”. Penelitian ini mengungkap bahwa kiai 

memegang peranan krusial dalam menentukan jalannya proses perjodohan. 
Pemilihan pasangan sepenuhnya ditentukan oleh kiai, di mana wali santri umumnya 
memberikan kepercayaan penuh kepada kiai untuk mencarikan pasangan hidup bagi 

anak mereka. Tradisi perjodohan di Pondok Pesantren Al-Ma’sum telah berlangsung 
sejak pendiriannya pada tahun 1990 dan masih dilestarikan hingga kini. Kharisma 

kepemimpinan kiai serta keyakinan santri terhadap nilai barokah menjadi faktor 
utama yang memperkuat keberlangsungan praktik ini. Selain itu, peran kiai sebagai 

wali mujbir dalam pernikahan santri menyebabkan sebagian besar santri merasa 
enggan menolak keputusan yang telah ditetapkan oleh kiai mereka.8 

Berdasarkan tinjauan beberapa penelitian sebelumnya yang memiliki tema serupa 
mengenai perjodohan, maka setelah menjelaskan latar belakang tersebut, jurnal ini 
akan membahas beberapa aspek penting terkait topik tersebut, yang pertama yaitu 

tentang bagaimana praktik perjodohan yang terjadi di Pondok Pesantren Salafiyah 
Shirothul Fuqoha’ dan tinjauan hukum Islam terhadap perjodohan yang dilakukan di 

Pondok Pesantren Salafiyah Shirothul Fuqoha’. Adanya penelitian tentang hal ini 
yaitu bertujuan untuk mendeskripsikan praktik pada perjodohan yang terjadi dan 

mengetahui bagaimana tinjauan hukum Islam mengenai perjodohan di Pondok 
Pesantren Salafiyah Shirothul Fuqoha’. 

Metode Penelitian 
Metode penelitian yang digunakan adalah penelitian kualitatif dengan jenis 

penelitian lapangan (field research). Penelitian kualitatif merupakan penelitian untuk 

mengeksplor atau memahami makna oleh sebuah kelompok orang yang dianggap 
berasal dari masalah sosial dan kemasyarakatan serta dapat digunakan untuk meneliti 

pada kondisi obyek yang alamiah, dimana peneliti adalah sebagai instrumen kunci 
dan hasilnya lebih menekankan makna daripada generalisasi.9 Penelitian ini akan 

memaparkan praktek perjodohan yang terjadi di pondok pesantren salafiyah 
Shirothul Fuqoha' dan meninjau hukumnya melalui literasi-literasi yang ada. 

Dalam penelitian ini pendekatan yang digunakan yaitu pendekatan normatif 
empiris (applied law research). Pendekatan normatif merupakan pendekatan dengan 

menggunakan teori hukum Islam baik berasal dari Al-Qur’an, hadits, kaidah fikih, 
ushul fiqh, dan lainnya. Dan pendekatan empiris untuk mengamati, menyelidiki dan 

menganalisis sebuah fenomena atau kejadian yang nyata berdasarkan data dan bukti 
empiris.10 Dengan kedua pendekatan tersebut merupakan salah satu upaya penulis 
untuk dapat memahami fakta atau data lapangan dengan cara mengaitkan atau 

mengkonfirmasikan dengan dalil agama atau norma-norma yang dijadikan sebagai 
 

 

 

8 Afina Amna, “OTORITAS KHARISMATIK DALAM PERKAWINAN: Studi atas Perjodohan di 
Pondok Pesantren Al-Ma’sum Tempuran, Magelang,” Al-Ahwal: Jurnal Hukum Keluarga Islam 11, no. 1 

(30 Juni 2018): 91–102, https://doi.org/10.14421/ahwal.2018.11108. 
9 Abdussamad, Zuchri, Metode Penelitian Kualitatif (Makasar: CV. Syakir Media Press, 2021), hal.79 
10 Suteki dan Galang Taufani, Metodologi Penelitian Hukum (Filsafat, Teori dan Praktik) (Depok: 

Rajawali Pers, 2018), hal. 175 



Najib, Ulum, Analisis Perjodohan... |111  

tolak ukur dalam sebuah praktik perjodohan yang ada di Pondok Pesantren Salafiyah 

Shirothul Fuqoha’, Sepanjang, Gondanglegi, Malang. 

 
Hasil dan Pembahasan 

Materi Pembahasan dalam Praktek Perjodohan di Pondok Pesantren Salafiyah 

Shirothul Fuqoha' 

Menurut Pasal 1 Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan 
(UU Perkawinan), perkawinan adalah ikatan lahir batin antara seorang pria dengan 

seorang wanita sebagai suami istri dengan tujuan membentuk keluarga (rumah 
tangga) yang bahagia dan kekal berdasarkan Ketuhanan Yang Maha Esa.11 Dalam 

perspektif Islam khususnya mazhab Syafi'i, pernikahan diartikan sebagai suatu akad 
perjanjian yang mengandung izin untuk melakukan hubungan suami istri. Proses 

pelaksanaan akad ini menggunakan lafaz khusus, yaitu ankahtuka atau 
tazawwajtuka. Lafaz ankahtuka berarti “aku menikahkanmu, Fulan, dengan 

Fulanah,” sedangkan tazawwajtuka berarti “aku mengawinkanmu, Fulan, dengan 
Fulanah.” 

Perkawinan merupakan salah satu ketetapan Ilahi yang menjadi bagian dari 
sistem penciptaan alam semesta. Hukum alam ini bersifat universal dan mencakup 
seluruh makhluk hidup, baik manusia, hewan, maupun tumbuhan. Dalam ajaran 
Islam, pernikahan dipandang sebagai sarana untuk membingkai kasih sayang antara 
pasangan dalam rangka membangun kehidupan rumah tangga yang harmonis dan 
sesuai dengan prinsip-prinsip syariat. Islam menetapkan pernikahan sebagai bagian 
dari syariat, sekaligus memberikan ketentuan hukum yang berkaitan dengannya, 
guna menjaga stabilitas sosial dan membentuk keluarga yang dilandasi oleh 
mawaddah serta rahmah. Tujuan utama dari pernikahan ini mencakup pelestarian 
nilai-nilai kebaikan, keberlanjutan keturunan, serta pemeliharaan tatanan sosial. 
Selain itu, pernikahan juga merupakan wujud dari pemenuhan fitrah dasar manusia 
yang diciptakan oleh Allah SWT sebagai makhluk sosial—yang secara alami memiliki 
kecenderungan untuk membina hubungan, tertarik kepada lawan jenis, serta 
membentuk ikatan cinta dan kehidupan bersama. 

Salah satu proses untuk menuju pernikahan adalah melalui perjodohan. 
Perjodohan adalah proses pencarian pasangan hidup dengan cara yang sesuai dengan 
syariat Islam, di mana pihak yang berkepentingan (baik wali, calon pengantin pria, 
dan keluarga besar) mencari pasangan berdasarkan kriteria yang sesuai dengan nilai- 
nilai agama dan norma sosial. Prinsip dasar perjodohan dalam Islam adalah mematuhi 
syariat, yakni niat yang baik, saling mencintai karena Allah, dan menjaga adab-adab 
yang telah diajarkan oleh Rasulullah SAW. Adapun tujuan dan manfaat perjodohan 
adalah sebagai berikut: menjaga kesucian dan Akhlak: Perjodohan bertujuan untuk 
menjaga agar generasi Muslim dapat menikah dalam cara yang benar dan terhindar 
dari perbuatan yang tidak baik, seperti zina. Mewujudkan Keluarga yang Sakinah, 
Mawaddah, dan Rahmah: Perjodohan yang dilakukan dengan niat yang tulus akan 
membawa pasangan ke dalam kehidupan rumah tangga yang penuh kedamaian, 

 

11 Undang-undang Republik Indonesia No.1 Tahun 1974 



Najib, Ulum, Analisis Perjodohan... |112  

kasih sayang, dan keberkahan. Menciptakan Masyarakat yang Islami: Pernikahan 
yang baik akan membawa dampak positif bagi perkembangan umat dan membentuk 
masyarakat yang lebih baik, sesuai dengan nilai-nilai agama. 

Praktek Perjodohan di Pondok Pesantren Salafiyah Shirothul Fuqoha’ 
Pondok pesantren Salafiyah Shirothul Fuqoha' didirikan oleh KH. Damiri 

sekaligus pengasuh pertama. Setelah KH. Damiri wafat kemudian diteruskan oleh 
KH. Mohammad Dahlan Ghony sebagai pengasuh pondok. Pada era inilah praktek 

perjodohan di pondok pesantren Salafiyah Shirothul Fuqoha' dimulai hingga beliau 
wafat. Dan saat ini diteruskan oleh menantu beliau, H. Syamsul mu'in hingga 

sekarang. 
Tidak ada perbedaan yang signifikan dalam praktek perjodohan di pondok 

pesantren salafiyah Shirothul Fuqoha' pada era KH. Mohammad Dahlan Ghony dan 
Agus H. Syamsul Mu'in, hanya saja pada era KH. Mohammad Dahlan Ghony 

perjodohan terbilang lebih ketat. Dalam artian santri lebih banyak menunggu 
panggilan Romo kiyai untuk dijodohkan daripada meminta untuk dijodohkan. Begitu 

juga usia santri yang dijodohkan itu lebih matang dan senior usianya, yaitu berkisar 
antara 28- 30 ke atas untuk santri  laki-laki. Sedangkan saat ini, di era Agus H. Syamsul 

Mu'in, perjodohan lebih fleksibel dalam artian santri lebih banyak memilih calonnya 
sendiri dari pada menunggu panggilan kiyai. Dan juga usia santri yang dijodohkan 

saat ini lebih muda antara usia 24- 30 sudah ada yang di jodohkan. 

Berdasarkan paparan data di atas, peneliti mendapati bahwa praktek 

perjodohan di pondok pesantren Salafiyah Shirothul Fuqoha' terdiri dari 3 macam. 
Pertama, berawal dari wali santri meminta anaknya untuk dijodohkan. Proses berawal 

dari wali santri yang sowan kepada kiai dengan tujuan meminta kiai untuk 
mencarikan pasangan untuk anaknya. Dalam hal ini wali santri telah pasrah kepada 

kiai masalah jodoh dari anaknya. Kemudian kiai melakukan proses seleksi terhadap 
para santri atau santriwati. Proses seleksi oleh kiai inilah yang sangat penting dalam 

masalah perjodohan di pondok pesantren Salafiyah Shirothul Fuqoha'. Karena banyak 
sekali pertimbangan yang di perlukan untuk mencarikan pasangan yang cocok bagi 

santri. Pertimbangan pertama adalah meninjau keadaan sosial di daerah tempat 
tinggal santri yang meminta dicarikan jodoh. Kemudian mencarikan calon yang sesuai 

atau yang bisa beradaptasi di daerah tersebut. Seorang kiai bisa menentukan hal ini 
karena kiai pasti memahami santrinya dengan baik. Setelah calonnya di temukan, 
kemudian kedua belah pihak dipertemukan untuk meminta persetujuan dan 

kesepakatan untuk menikahkan putra putrinya. Kemudian setelah itu proses di 
lanjutkan oleh keluraga kedua calon pengantin yang sudah mencapai kesepakatan. 

Kedua, berawal dari santri yang mengajukan nama seseorang yang dipilihnya. 
Yang kedua ini kurang lebih bisa di sebut sebagai meminta restu pada kiai untuk 

menikah dengan seseorang yang telah dipilih oleh santri itu sendiri, namun keputusan 
tetap mutlak pada kiai. Kembali lagi karena kiai ini memahami karakter santrinya 
dengan baik, maka kiai bisa menentukan yang terbaik untuk santrinya atau lebih bisa 

memahami kecocokannya. Apabila direstui oleh kiai maka walisantri dari kedua 
santri ini dipertemukan untuk membicarakan pernikahan kedua santri tersebut. Dan 



Najib, Ulum, Analisis Perjodohan... |113  

apabila tidak direstui kiai, maka kiai akan mencarikan seseorang yang lain yang 

sekiranya lebih cocok dengan santri tersebut. Dan karena ta'dzimnya santri terhadap 

kiainya, santri tersebut menerimanya dengan ikhlas. 

Ketiga, berawal dari santri yang dipanggil menghadap kiai. Dalam proses yang 
ketiga ini bisa dikatakan perjodohan murni dimana santri benar-benar diberi tawaran 

untuk menikah dengan seseorang yang dipilihkan oleh kiai. Kiai memberi tawaran 
menikah pada santri yang di anggap sudah mampu dan sudah memenuhi kriteria 

menurut pandangan kiai. Walaupun perjodohan ini bersifat tawaran dalam artian 
persetujuan itu masih ada di pihak santri, tapi kebanyakan santri yang di tawari oleh 

kiai untuk menikah tidak berani menolak. Bukan karena takut atau apapun tapi 
karena takdzim terhadap guru dan percaya bahwa pilihan seorang guru adalah yang 

terbaik baginya. Jadi tidak ada unsur paksaan harus menerima perjodohan tersebut. 

Sebagaimana hasil wawancara dengan salah satu narasumber, 

“Aku biyen pas di tawari nikah karo bu nyai ngene pas di timbali bu nyai ngendikan 
" le umur piro " , umur kalih doso wolu, Nyai. " Wes wani rabi durung" la iki kate 
jawab wani sungkan kate jawab dereng yo piye, akhire meneng karo mesem mesem 
karepe dewe. Akhire di takoni " tak rabekne karo si B gelem a " la di takoni ngono aku 
tambah glagepan akhire di kek i waktu seminggu gae rundingan karo keluarga. Wes 
mene aku langsung moleh rundingan lakok oleh ambek keluarga ku, dan aku mbalek 
nang pondok karo piye ngono antara seneng karo dredek. Akhire di timbali maneh karo 
bu nyai terus tak jawab enggeh angsal nyai. Terus wong tuo ku kongkon nang pondok 
gae rundingan masalah iki, karo di temokno karo wong tuo ne si B iku maeng dan wes 
proses e di terusne wong tuo ku.” (Dulu, saat saya ditawari untuk menikah oleh 

Bu Nyai, beliau memanggil saya dan berkata, “Nak, umurmu berapa?” Saya 
menjawab, “Dua puluh delapan tahun, Nyai.” Lalu beliau bertanya, “Sudah 

siap menikah atau belum?” Saya merasa sungkan—bingung antara ingin 
menjawab siap atau belum, akhirnya saya hanya diam sambil tersenyum 

malu. Kemudian beliau bertanya lagi, “Kalau saya jodohkan dengan si B, 
kamu mau?” Mendengar pertanyaan itu, saya semakin gugup. Akhirnya, saya 

diberi waktu satu minggu untuk berdiskusi dengan keluarga. Setelah itu, saya 
langsung pulang untuk bermusyawarah. Alhamdulillah, keluarga saya 

menyetujui. Saya kembali ke pondok dengan perasaan campur aduk—antara 
senang dan gugup. Setelahnya, Bu Nyai memanggil saya lagi, dan saya pun 

menjawab, “Iya, saya bersedia, Nyai.” Kemudian, orang tua saya diminta 
datang ke pondok untuk membicarakan hal ini lebih lanjut, dan dipertemukan 
dengan orang tua si B. Prosesnya pun dilanjutkan oleh kedua belah pihak 

keluarga). 

Dari ketiga macam proses perjodohan tersebut bisa di pahami bahwa 
perjodohan di pesantren itu ber pusat pada keputusan kiai khususnya di pondok 

pesantren Salafiyah Shirothul Fuqoha'. Selain itu kiai sebagai pemimpin non-formal 
sekaligus pemimpin spiritual yang biasanya dituakan dan menjadi bapak di 

masyarakat, petuah-petuahnya selalu didengar, diikuti dan dilaksanakan oleh 
jamaah, komunitas dan masyarakat yang dipimpinnya. Yang mana jika santri 



Najib, Ulum, Analisis Perjodohan... |114  

memasrahkan dirinya untuk di carikan pasangan oleh kiai maka kiai yang 

bertanggung jawab memilihkan pasangan bagi santri nya. Begitu juga proses 

seleksinya. Mulai dari pertimbangan masalah kafa'ah atau kesetaraan, kemudian 
tingkat kepahaman agama, dan kecocokan sifat yang mana nantinya pasangan yang 
dijodohkan bisa saling melengkapi, dan pastinya juga melalui proses istikharah. Jadi 

tidak ada sebuah keputusan perjodohan oleh kiai yang asal asalan tapi semuanya 
berdasar pada tuntunan islam dalam mencari pasangan. 

Setelah proses perjodohan selesai kemudian proses pernikahannya diatur 
sendiri oleh kedua belah pihak calon pengantin. Namun segala keputusan seperti hari 

pernikahan itu semua pasti melalui konsultasi terhadap kiai. Kemudian di 
lanjutkanlah proses pernikahan seperti halnya lamaran dan lain-lain hingga tiba di 

hari akad nikah. 

Akad nikah biasanya di lakukan di pondok pesantren. Jadi kedua calon 

mempelai pergi ke pondok pesantren bersama walinya masing masing beserta 
aparatur KUA. Kemudian akad nikah di lakukan oleh kiai dan juga di saksikan 

langsung oleh teman- teman santri yang ada di pondok pesantren. Setelah akad selesai 
kemudian kedua mempelai di pertemukan di rumah kediaman kiai. Yang setelah itu 

bersama-sama menuju rumah pengantin putri untuk melakukan resepsi. 

Selain akad nikah yang dilaksanakan di pondok pesantren, akad nikah juga 

bisa dilaksanakan di rumah mempelai perempuan. Jadi praktek ini sama seperti akad 
nikah pada umumnya. Hanya saja kiai datang ke rumah mempelai perempuan untuk 

melaksanakan akad nikahnya. 

Hal pertama yang di harapkan oleh santri terhadap kiainya adalah barokah 
yang mana Clifford Geertz menggambarkan bagaimana konsep dasar barokah ini 

sebagai anugrah yang dihubungkan dengan kemakmuran materi, sehat jasmani, 
gagah, kecukupan, keberuntungan dan kekuatan magis. Selain itu, dalam 

membangun rumah tangga pastinya tak luput dari masalah. Terlebih lagi pengantin 
yang baru saja menaiki bahtera rumahtangga. jika suatu saat dalam membangun 

rumahtangga terdapat suatu masalah yang rumit maka kiai juga senatiasa membantu 
menyelesaikannya. Ini merupakan salah satu keuntungan yang di miliki santri yang 

di jodohkan oleh kiainya. Dan bersyukurnya perjodohan yang sudah diterapkan 
mulai jaman dulu di pondok pesantren Salafiyah Shirothul Fuqoha' sampai saat ini, 

selalu menghasilkan keluarga yang langgeng. 

Analisis Hukum Islam Mengenai Perjodohan di Pondok Pesantren Pesantren 
Salafiyah Shirothul Fuqoha’. 

Dalam islam tidak ada dalil yang membahas tentang perjodohan. Meskipun 

begitu praktek perjodohan ini di biarkan begitu saja terjadi sejak sekian lama. Bahkan 
di suatu daerah tertentu perjodohan sudah menjadi adat atau tradisi bagi masyarakat. 

Dan lama kelamaan adat atau tradisi ini menjadi suatu hukum walaupun hanya pada 
kalangan tertentu. 



Najib, Ulum, Analisis Perjodohan... |115  

Menurut Funk dan Wagnalls, istilah tradisi sering kali dipahami sama dengan 

adat, terutama dalam pemahaman masyarakat umum yang menganggap keduanya 

sebagai konsep yang serupa. Sebenarnya, kata adat berasal dari bahasa Arab, yakni 
‘adah (jamak ‘uruf), yang bermakna kebiasaan dan dianggap memiliki makna yang 
hampir sama dengan ‘urf, yaitu sesuatu yang dikenal dan diterima secara luas oleh 

masyarakat. 

Sementara itu, menurut Wahbah Az-Zuhaili, ‘urf merujuk pada kebiasaan atau 

perilaku yang dilakukan secara berulang-ulang oleh manusia hingga menjadi hal yang 
umum dan populer di kalangan mereka. Selain itu, ‘urf juga dapat diartikan sebagai 

pemberian makna khusus pada sebuah lafaz, meskipun makna aslinya berbeda dari 
arti tersebut.12 

Jika melihat dari keterangan di atas maka, praktek perjodohan yang terjadi di 
pondok pesantren, khususnya peasntren Salafiyah Shirothul Fuqoha' ini termasuk 

dalam kategori 'Urf. Karena tidah afanya nash atau hadis yang secara spesifik 
menerangkan tentang masalah perjodohan. Di samping itu dalam masalah 

perjodohan juga tidak ada dalil yang khusus untuk melarang proses perjodohan ini.  

Kemudian jika di timbang dengan akal, praktek perjodohan di pesantren ini 

juga tidak bertentangan dengan akal sehat. Selain itu tidak ada penolakan dari 
masyarakat atau santri yang terlibat dalam perjodohan. Justru sebaliknya, banyak dari 
santri atau masyarakat yang berminat dengan perjodohan di pesantren. 

Dari paparan ini bisa di pahami bahwa praktek perjodohan ini termasuk dalam 
'Urf shahih, yaitu kebiasaan yang berlaku di tengah-tengah masyarakat yang tidak 

bertentangan dengan nash, tidak menghilangkan kemaslahatan mereka dan tidak 
pula membawa kemudharatan kepada mereka. Bahkan dari praktek perjodohan di 

pesantren ini juga mempunyai banyak manfaat, salah satunya sebagai sarana untuk 
memperluas jangkauan dakwah agama islam. 

Namun, ‘urf tidak dapat langsung dijadikan dasar hukum tanpa memenuhi 
sejumlah persyaratan tertentu. Menurut Masyfuk Zuhdi, yang dikutip oleh Muchlis 

Usman, ada beberapa kriteria yang harus dipenuhi, yaitu: pertama, perilaku tersebut 
harus dilakukan secara logis dan sesuai dengan akal sehat; kedua, tindakan atau 
ucapan tersebut terjadi secara berulang-ulang; ketiga, tidak menimbulkan kerugian 

dan sejalan dengan akal yang waras; serta keempat, tidak bertentangan dengan 
ketentuan nash. 13 Selanjutnya, jika di tinjau dari beberapa syarat di atas, maka 

perjodohan di pesantren termasuk dalam kategori 'Urf shahih dan boleh untuk di 
lakukan. Kemudian karena pesantren adalah suatu instansi yang menjunjung tinggi 

keagamaan khususnya islam maka tradisi ini akan berbenturan langsung dengan 
hukum syariat. 

‘Urf atau adat itu sendiri sesuatu yang boleh untuk di lakukan menurut 

menurut ulama' madzhab Syafi'i yah yang berdasar pada kaidaan االصل في االشياء االاباحة 
 
 

12 Wahbah Az-Zuhaili, Ushul al-Fiqh al-Islam, Cet. II, Juz II (Bayrut: Dar al-Fikr, 1986). 
13 Muchlis Usman, Kaidah-kaidah Ushuliyah, … 



Najib, Ulum, Analisis Perjodohan... |116  

hukum asal dalam segala sesuatu adalah boleh.14 Meskipun ulama menerima adat 

atau ‘urf sebagai dasar hukum, hal tersebut tidak berdiri sendiri sebagai dalil. Adat 

dapat dijadikan dalil karena didukung oleh landasan lain, seperti ijma’ atau prinsip 
kemaslahatan (maslahat). Ketika suatu adat telah lama diterapkan secara baik oleh 
masyarakat, hal ini menunjukkan penerimaan yang luas. Jika seluruh ulama telah 

mengamalkan adat tersebut, maka secara implisit telah terjadi ijma’, meskipun dalam 
bentuk ijma’ sukuti. 

Di dalam hukum islam tidak menegaskan adanya kewajiban menikah melalui 
perjodohan dan perjodohan pun tidak dilarang didalam islam karena tidak ada dasar 

yang menguatkan baik itu di dalam Al-Qur’an, Hadist dan Ijma’. Perjodohan ini 
merupakan tindakan maslahah yang bisa dipandang baik oleh akal sehat karena 

mendatangkan kebaikan dalam aspek tertentu. 

Maslahah Mursalah ialah maslahat yang tidak disebutkan oleh nash baik 

penolakan maupun pengakuannya dengan cara semata-mata untuk mewujudkan 
kemaslahatan manusia untuk mendatangkan manfaat dan menolak kemudharatan 

dan kerusakan bagi manusia dan menghindari keburukan (kerusakan) bagi umat 
manusia dalam hal menjaga Hifz al-din, Hifz al- nasb, Hifz al-mal. 

Selanjutnya perjodohan ini termasuk kedalam Maslahah Al-mula ‘imah yaitu 
maslahah yang meskipun tidak ada nash yang mengakuinya akan tetapi sesuai 
dengan tujuan syara’ (al-ushul al khamsah). Di dalam hukum islam memang tidak ada 

dalil yang menegaskan perjodohan itu dilarang. Dan tidak ada juga dasar yang 
menguatkan baik itu di dalam AlQur’an, Hadist dan Ijma’. Proses perjodohan ini pun 

melalui proses yang sama dengan pernikahan biasanya dan sesuai dengan yang di 
anjurkan oleh agama maupun negara. 

Kesimpulan 

Dari hasil penelitian yang telah dilakukan mengenai analisis perjodohan di 

Pondok Pesantren perspektif hukum Islam (studi kasus Pondok Pesantren Salafiyah 

Shirothul Fuqoha’, Sepanjang, Gondanglegi, Malang) dapat ditarik kesimpulan 
sebagai berikut: Penelitian ini mengungkap bahwa praktik perjodohan di Pondok 

Pesantren Salafiyah Shirothul Fuqoha’ dimulai ketika seorang laki-laki mendatangi 
Kiai untuk meminta jodoh. Kiai kemudian mencari pasangan bagi laki-laki tersebut 
dengan memanggil seorang santriwati dan mengenalkannya kepada laki-laki 

tersebut. Santriwati tersebut kemudian ditanya oleh Kiai apakah ia bersedia 
dijodohkan dengan laki-laki tersebut. Sebagian besar santriwati menerima tawaran 

tersebut meskipun dengan rasa berat hati karena belum saling mengenal sebelumnya. 
Mereka menerima tawaran tersebut dengan rasa ta’dzim dan yakin bahwa pilihan Kiai 

adalah yang terbaik. Adapun beberapa tahapan dalam proses perjodohan di Pondok 
Pesantren Salafiyah Shirothul Fuqoha’ dimulai dengan kunjungan (sowan) yang 

dilakukan oleh pihak laki-laki, yang kemudian pihak santriwati ditimbali Kiai untuk 
dipertemukan. Kiai turut berperan dalam proses perjodohan ini dengan melakukan 

 
14 Diana, Rizka, Tinjauan Maslahah dan ‘Urf Terhadap Perjodohan Santri di Pondok Pesantren Al-Ma’shum 

Tempuran Magelang, (Skripsi Program Studi Hukum Keluarga Islam UIN Salatiga, 2023) 



Najib, Ulum, Analisis Perjodohan... |117  

tirakat dzohir dan memberikan nasihat kepada santriwati agar menerima perjodohan 

dengan baik. Proses yang terakhir adalah khitbah dan menikah, yang dilangsungkan 

setelah kedua calon mempelai menerima perjodohan dari Kiai. 

Dari beberapa konteks, perjodohan di Pondok Pesantren Salafiyah Shirothul 

Fuqoha’ boleh dilakukan karena masuk dalam konteks Maslahah Mursalah di mana 
perjodohan tersebut membawa pada kemanfaatan. Jadi, perjodohan di pondok 

pesantren Salafiyah Shirothul Fuqoha’ dikategorikan sebagai hukum ibahah atau 
diperbolehkan. 

Dalam penelitian ini terdapat beberapa saran sebagai upaya dalam 
meningkatkan kualitas penelitian di masa mendatang mengenai analisis perjodohan 

di Pondok Pesantren perspektif hukum Islam (studi kasus Pondok Pesantren Salafiyah 
Shirothul Fuqoha’). Berikut beberapa saran yang dapat dipertimbangkan bagi peneliti, 

praktisi, dan pembaca yang tertarik untuk melanjutkan studi ini: Pertama, bagi Kiai 
yang menjodohkan sebaiknya lebih ditingkatkan dan diperhatikan lagi dalam 

memilih santriwati yang akan dijodohkan supaya santriwati yang dipilih itu benar- 
benar siap untuk hidup bermasyarakat. Kedua, teruntuk santriwati sebaiknya 

memberanikan diri untuk mengutarakan isi hati dengan jujur. Meskipun sulit 
menolak, tetaplah teguh pendirian dalam pilihannya walaupun menurut Kiai itu yang 
terbaik untuk dirinya. Bagi santriwati yang telah menerima perjodohan dari Kiai harus 

tetap yakin dan ikhlas dengan pilihannya agar tidak ada rasa penyesalan di kemudian 
hari. 

 

Daftar Pustaka 

 
Abdussamad, Zuchri. Metode Penelitian Kualitatif. Makassar: CV. Syakir Media Press, 

2021. 

Amna, Afina. “Otoritas Kharismatik dalam Perkawinan: Studi atas Perjodohan di 
Pondok Pesantren Al-Ma’sum Tempuran, Magelang.” Al-Ahwal: Jurnal Hukum 

Keluarga Islam 11, no. 1 (June 30, 2018): 91–102. 
https://doi.org/10.14421/ahwal.2018.11108. 

Az-Zuhaili, Wahbah. Ushul al-Fiqh al-Islam. Cet. II, Juz II. Bayrut: Dar al-Fikr, 1986. 
Diana, Rizka. Tinjauan Maslahah dan ‘Urf Terhadap Perjodohan Santri di Pondok Pesantren 

Al-Ma’shum Tempuran Magelang. Skripsi, Program Studi Hukum Keluarga Islam 
UIN Salatiga, 2023. 

Fadli, Muhammad Rijal. “Memahami Desain Metode Penelitian Kualitatif.” Jurnal 
Hamanika 21, no. 1 (2021). 

Hardani, et al. Metode Penelitian Kualitatif dan Kuantitatif. Yogyakarta: Pustaka Ilmu, 
2020. 

Ramadhan, Mufti. “Fenomena Perjodohan di Pondok Pesantren serta Implikasinya 
terhadap Keluarga Sakinah.” Tashwir: Jurnal Penelitian Agama dan Sosial Budaya 

12, no. 1 (2024): 13–26. https://doi.org/10.18592/jt.v12i01.13236. 
Suteki, dan Galang Taufani. Metodologi Penelitian Hukum (Filsafat, Teori dan Praktik). 

Depok: Rajawali Pers, 2018. 

https://doi.org/10.14421/ahwal.2018.11108
https://doi.org/10.18592/jt.v12i01.13236


Najib, Ulum, Analisis Perjodohan... |118  

Syarifuddin, Amir. Hukum Perkawinan Islam di Indonesia. Jakarta: Prenadamedia 
Group, 2014. 

Syarifuddin, Amir. Ushul Fiqh 2. Jakarta: Kencana, 2011. 

Syarof, M. Tajus, dan Ahmad Ubaidi Hasbillah. “Tradisi Perjodohan Pilihan Kiai 
Dalam Prespektif Hukum Islam.” Jurnal Multidisiplin Ilmu Akademik 1, no. 4 
(Agustus 2024): 292–302. 

Wafa, Ahmad Muflihul. “Pandangan Santri Generasi Z Terhadap Perjodohan Kiai 
Perspektif Kafaah.” Sakina: Journal of Family Studies 6, no. 3 (June 16, 2022). 

https://doi.org/10.18860/jfs.v6i3.1807. 
Wahid, Abdul. Meraih Jannah Dengan Berkah Ayah. Sampan: Diva Press, 2016. 

Wandi, Sulfan. “Eksistensi ‘Urf dan Adat Kebiasaan Sebagai Dalil Fiqh.” Samarah: 
Jurnal Hukum Keluarga dan Hukum Islam 2, no. 1 (2018). 

https://doi.org/10.18860/jfs.v6i3.1807

