STAIZA: Comprehensive Journal of Islamic Studies

Vol.2, No.2, Mei 2025,(106-118)

https://doi.org/10.63829/js.v2i2mei.35

https://ojs.staizmojosari.ac.id/index

e-ISSN 3063-1696

Analisis Perjodohan Di Pondok Pesantren Perspektif Hukum Islam
(StudiPondok Pesantren Salafiyah Shirothul Fuqoha’)

Mohammad Ainun Najib
Universitas Al Qolam Malang
Mohammadainunnajibl8@algolam.ac.id

Bahrul Ulum
Universitas Al Qolam Malang
bahrululum@algolam.ac.id

Abstract

Marriage is the longest form of worship ina person's life and is one of the most desired
things by every human being. Therefore, it must be prepared earnestly. Among the
many preparations that need attention, one of the most important is choosing a
partner. Choosing a partner is a determining factor in the household that will be built.
One method of choosing a partner is through matchmaking. Matchmaking not only
occurs in society atlarge but also within pesantren where the Kiai often plays the main
role in arranging marriages for the students. This research aims to analyze the practice
of matchmaking as well as the Islamic legal perspective onit. This study is categorized
as field research, which will be conducted directly using a normative-empirical
approach. The data collection techniques used are interviews and documentation. The
sources of data include both primary and secondary sources. The primary data
consists of interviews with the Kiai who arranges the matches as well as the
individuals involved in the matchmaking process. The secondary data serves to
support the primary sources and includes books and articles related to the topic. The
findings of this research explain that the matchmaking practice in Pondok Pesantren
Salafiyah Shirothul Fuqoha’ begins with a respectful visit to a kiai and being
summoned, followed by a meeting. Due to the students' obedience to the kiai, most of
them accept the matchmaking proposed by him. The students being matched are
usually those who have completed their studies, serve in the pesantren, and are
considered ready for marriage. From the perspective of Islamic law, this matchmaking
practice aligns with the principles of Islam and falls under the category of maslahah
tahsiniyah, indicating that such matchmaking is acceptable and justified by local
customs and brings positive impacts to the households that are formed.

Keywords : Matchmaking, Pesantren, Islamic Law

Najib, Ulum, Analisis Perjodohan... |106


mailto:Mohammadainunnajib18@alqolam.ac.id
mailto:bahrululum@alqolam.ac.id

Abstrak

Pernikahan merupakan bentuk ibadah terpanjang yang dijalani manusia sepanjang
hidupnya serta menjadi impian yang sangat diharapkan oleh setiap individu. Oleh
karena itu, pernikahan perlu dipersiapkan secara matang. Salah satu aspek penting
dalam persiapan pernikahan adalah pemilihan pasangan hidup. Pemilihan pasangan
memiliki peran krusial dalam membentuk pondasi rumah tangga. Salah satu cara
yang dilakukan dalam menentukan pasangan adalah melalui proses perjodohan.
Perjodohan ini tidak hanya umum terjadi di masyarakat luas, namun juga menjadi
praktik yang lumrah di lingkungan pesantren, di mana peran utama dalam proses ini
sering kali dijalankan oleh Kiai yang menjodohkan para santri. Penelitian ini bertujuan
untuk mengkaji praktik perjodohan tersebut serta menelaahnya dari perspektif
hukum Islam. Jenis penelitian yang digunakan adalah penelitian lapangan (field
research), dengan pendekatan normatif empiris yang memungkinkan peneliti untuk
menggali data secara langsung dari sumbernya. Pengumpulan data dilakukan melalui
wawancara dan dokumentasi, dengan sumber data primer berupa wawancara dengan
Kiai yang melakukan perjodohan dan individu yang dijodohkan. Sementara itu, data
sekunder digunakan untuk memperkuat hasil temuan primer, berupa referensi dari
buku-buku, artikel ilmiah, serta skripsi yang relevan dengan tema penelitian.
Berdasarkan hasil temuan, proses perjodohan yang berlangsung di Pondok Pesantren
Salafiyah Shirothul Fuqoha” diawali dengan tradisi sowan (menghadap) dan ditimbali
(dipanggil), lalu dilanjutkan dengan pertemuan antar calon pasangan. Karena adanya
sikap hormat dan ketaatan para santri terhadap Kiai, sebagian besar dari mereka
menerima usulan perjodohan tersebut. Santri yang dijodohkan umumnya adalah
mereka yang telah menyelesaikan masa belajar, menjadi abdi ndalem, dan dinilai telah
siap untuk membangun rumah tangga. Dalam tinjauan hukum Islam, praktik
perjodohan ini dinilai sesuai dengan prinsip syariat dan termasuk dalam kategori
maslahah tahsiniyah, yaitu kemaslahatan tambahan yang layak diakui oleh adat serta
membawa pengaruh positif terhadap keberlangsungan rumah tangga.

Kata Kunci: Perjodohan, Pesantren, Hukum Islam

Pendahuluan

Praktik perjodohan masih menjadi hal yang lumrah dan diterima secara
kultural. Perjodohan ini sering kali melibatkan kiai, ustaz, atau tokoh agama sebagai
pihak yang dipercaya untuk mencarikan pasangan yang dianggap ideal secara agama
dan akhlak. Di kalangan pesantren, perjodohan dianggap sebagai jalan untuk menjaga
kemurnian akhlak dan melanjutkan garis keturunan yang religius.

Sementara itu, di masyarakat sekitar, perjodohan juga sering dilakukan demi
alasan ekonomi, status sosial, atau mempererat hubungan antar keluarga. Meskipun
sebagian pihak melihatnya sebagai bentuk pengabdian dan tradisi yang luhur, tidak
jarang juga muncul konflik batin, terutama di kalangan generasi muda yang mulai
menginginkan kebebasan dalam memilih pasangan hidup.

Islam memandang bahwa pernikahan bukan hanya urusan kekeluargaan dan
budayasemata, bukan pulaurusan perdata. Pernikahan ini sebenarnya adalah sebuah

Najib, Ulum, Analisis Perjodohan... |107



peristiwa agama yang penting, dan dilakukan untuk memenuhi kehendak Allah SWT
dan mengikuti teladan Nabi Muhammad SAW. Pernikahan juga bukan untuk
mendapatkan kebahagiaan di dalam hidup yang hanya sesaat, melainkan untuk
seumur hidup bagi siapa pun yang melaksanakannya. 1

Dalam Islam permasalahan tentang perkawinan sangat diperhatikan, terutama
etika memilih jodoh atau pasangan hidup, dari pasangan yang baik akan memiliki
keturunan yang baik juga. Selain itu, rumah tangga yang dibangun bersama dengan
pasangan yang baik akan menjadi sakinah, mawaddah, wa rahmah dan akan
membawa kebahagiaan baik di dunia maupun akhirat.2 Begitulah Islam memandang
betapa pentingnya memilih pasangan. Jika dalam memilih pasangan hanya
mengedepankan hawa nafsu maka naudzubillah jika terjadi hal-hal yang tidak
semestinya, misalnya keluarga tidak harmonis bahkan hingga terjadi perceraian
sehingga rumah tangga yang dibangun tidak menjadikan ketenangan dalam
hidupnya.

Fenomena meningkatnya angka perceraian di masyarakat, khususnya di
Kabupaten Malang, menimbulkan pertanyaan mendasar tentang penyebab utama
dari maraknya perceraian tersebut. Mayoritas faktor ekonomi menjadi penyumbang
terbesar dalam kasus perceraian, disusul oleh alasan ketidakcocokan antara pasangan.
Menariknya, jika kita menengok pada pola perjodohan yang dilakukan di Pondok
Pesantren Salafiyah Shirothul Fuqoha’, belum pernah tercatat adanya kegagalan
dalam membangun rumah tangga. Fakta ini membuka ruang bagi sebuah kajian lebih
lanjut mengenai efektivitas sistem perjodohan di lingkungan pesantren sebagai salah
satu pendekatan alternatif dalam menanggulangi tingginya angka perceraian di
masyarakat.

Konsep “urf atau kebiasaan masyarakat dimanfaatkan sebagai salah satu dasar
dalam penetapan hukum Islam. Meskipun demikian, para ulama tidak menjadikan
‘urf sebagai dalil yang berdiri secara independen. Keberlakuannya sebagai dasar
hukum diperkuat oleh adanya landasan lain, seperti konsensus ulama (ijma’) atau
pertimbangan kemaslahatan yang menyertainya. Adat yang telah lama diterima dan
dijalankan dengan baik oleh masyarakat menunjukkan tingkat penerimaan yang luas.
Apabila seluruh ulama juga telah mengamalkan adat tersebut, maka secara implisit
dapat dianggap telah terjadi ijma’, meskipun dalam bentuk ijma’ sukuti.3

Selain itu, Maslahah Mursalah ialah maslahat yang tidak disebutkan oleh nash
baik penolakan maupun pengakuannya dengan cara semata-mata untuk mewujudkan
kemaslahatan manusia untuk mendatangkan manfaat dan menolak kemudharatan
dan kerusakan bagi manusia. Maslahah dalam fikih Islam mencakup berbagai
tingkatan kemaslahatan, yaitu dharuriyah (wajib), hajiyyat (sekunder), dan tahsiniyat
(tersier). Prinsip-prinsip maslahah diterapkan dalam hukum keluarga Islam dengan

1 Amir syarifuddin, Hukum Perkawinan Islam di Indonesia (Jakarta: prenadamedia group, 2014), hal.
48

2 Abdul Wahid, Meraih Jannah Dengan Berkah Ayah (Sampan: Diva Press, 2016), hal. 54

3 Amir Syarifuddin, Ushul Figh 2, (Jakarta : Kencana, 2011), 403.

Najib, Ulum, Analisis Perjodohan... |108



mempertimbangkan aspek-aspek seperti hifz al-mal, hifz al-nafs, hifz al-nasl, hifz al-
'aql, dan hifz al-din.4

Di dalam hukum islam tidak menegaskan adanya kewajiban menikah melalui
perjodohan dan perjodohan pun tidak dilarang di dalam islam karena tidak ada dasar
yang menguatkan, baik itu di dalam Al-Qur’an, Hadist dan Ijma’. Perjodohan ini
merupakan tindakan maslahah yang bisa dipandang baik oleh akal sehat karena
mendatangkan kebaikan dan menghindari keburukan (kerusakan) bagi umat manusia
dalam hal menjaga Hifz al-din, Hifz al- nasb, Hifz al-mal.

Beberapa penelitian terdahulu yang subjeknya sama dengan artikel ini antara
lain yaitu Ahmad Tajus Syarof dan M. Ubaidi Hasbillah (2024) “Tradisi Perjodohan
PilihanKiai Dalam Perspektif Hukum Islam”. Penelitian tersebut memaparkan bahwa
tradisi perjodohan olehKiai di Pondok Pesantren Fathul Ulum Kwagean Kediri terdiri
dari beberapa aspek yang pertama secara universal yaitu dari hadist memilih jodoh
itu dari segi (agama, nasab, kekayaan, kecantikan). Kemudian yang kedua, Kiai
memiliki hitungan jawa sendiri, dan ketiga berdasarkan hasil istikharah. Adapun
perspektif hukum islam terhadap tradisi perjodohan pilihan Kiai di Pondok Pesantren
Fathul Ulum Kwagean Kediri berdasarkan Undang-Undang No.1 Tahun 1974 sudah
jelas bahwa Hukum Islam dan UU perkawinan tidak melarang jika adanya
perjodohanitu melaui proses perjodohan pilihanKiai pernikahan itu dinyatakan sah.5
Penelitian serupa oleh Ahmad Muflihul Wafa (2022) “Pandangan Santri
Generasi Z Terhadap Perjodohan Kiai Perspektif Kafaah”. Hasil penelitian
mengungkapkan bahwa sebagian santri Generasi-Z di Pondok Pesantren
Sabilurrosyad menolak praktik perjodohan karena dinilai tidak selaras dengan
pandangan realistis terhadap masa depan mereka. Proses perjodohan dapat
berlangsung atas inisiatif kiai ataupun berdasarkan permintaan dari pihak santri
maupun jamaah. Dalam menentukan pasangan, kiai mempertimbangkan sejumlah
aspek penting, seperti latar belakang individu, tingkat kafa’ah, serta peran organisasi
kemasyarakatan yang turut memengaruhi keputusan tersebut.

Penelitian oleh Mufti Ramadhan (2024) “Fenomena Perjodohan di Pondok
Pesantren Serta Implikasinya Terhadap Keluarga Sakinah”. Temuan dalam penelitian
ini menunjukkan bahwa praktik perjodohan masih berlangsung hingga kini, berkat
inisiatif dan peran aktif para kiai dalam mempertemukan santri mereka dengan calon
pasangan. Respons yang diberikan para santri terhadap perjodohan ini pun
cenderung positif. Lebih lanjut, praktik ini memberikan dampak yang konstruktif bagi
kehidupan rumah tangga dan dikategorikan sebagai Sakinah III Plus, sesuai dengan
indikator yang tercantum dalam Keputusan Menteri Agama Republik Indonesia
Nomor 03 Tahun 1999 tentang Pembinaan Gerakan Keluarga Sakinah.?

4M. Tajus Syarof dan Ahmad Ubaidi Hasbillah, “Tradisi Perjodohan Pilihan Kiai Dalam Prespektif
Hukum Islam,” Jurnal Multidisiplin llmu Akademik 1, no. 4 (Agustus 2024): 292-302

5M. Tajus Syarof dan Ahmad Ubaidi Hasbillah, “Tradisi Perjodohan Pilihan Kiai Dalam Prespektif
Hukum Islam,” Jurnal Multidisiplin [Imu Akademik 1, no. 4 (Agustus 2024): 292-302

6 Ahmad Muflihul Wafa, “Pandangan Santri Generasi Z Terhadap Perjodohan Kiai Perspektif
Kafaah,” Sakina: Journal of Family Studies 6, no. 3 (16 Juni 2022), https:/ /doi.org/10.18860/fs.v6i3.1807.
7 Mufti Ramadhan, “Fenomena Perjodohan di Pondok Pesantren serta Implikasinya terhadap
Keluarga Sakinah,” Tashwir: Jurnal Penelitian Agama dan Sosial Budaya 12(1) (2024): 13-26,

https:/ /doi.org/10.18592 /it.v12i01.13236.

Najib, Ulum, Analisis Perjodohan... |109



Adapun penelitian serupa lainnya juga dilakukan oleh Afina Amna (2018)
“Otoritas Kharismatik Dalam Perkawinan”. Penelitian ini mengungkap bahwa kiai
memegang peranan krusial dalam menentukan jalannya proses perjodohan.
Pemilihan pasangan sepenuhnya ditentukan oleh kiai, di mana wali santri umumnya
memberikan kepercayaan penuh kepada kiai untuk mencarikan pasangan hidup bagi
anak mereka. Tradisi perjodohan di Pondok Pesantren Al-Ma’sum telah berlangsung
sejak pendiriannya pada tahun 1990 dan masih dilestarikan hingga kini. Kharisma
kepemimpinan kiai serta keyakinan santri terhadap nilai barokah menjadi faktor
utama yang memperkuat keberlangsungan praktik ini. Selain itu, peran kiai sebagai
wali mujbir dalam pernikahan santri menyebabkan sebagian besar santri merasa
enggan menolak keputusan yang telah ditetapkan oleh kiai mereka.8
Berdasarkan tinjauan beberapa penelitian sebelumnya yang memiliki tema serupa
mengenai perjodohan, maka setelah menjelaskan latar belakang tersebut, jurnal ini
akan membahas beberapa aspek penting terkait topik tersebut, yang pertama yaitu
tentang bagaimana praktik perjodohan yang terjadi di Pondok Pesantren Salafiyah
Shirothul Fugoha” dan tinjauan hukum Islam terhadap perjodohan yang dilakukan di
Pondok Pesantren Salafiyah Shirothul Fuqoha’. Adanya penelitian tentang hal ini
yaitu bertujuan untuk mendeskripsikan praktik pada perjodohan yang terjadi dan
mengetahui bagaimana tinjauan hukum Islam mengenai perjodohan di Pondok
Pesantren Salafiyah Shirothul Fuqoha'.

Metode Penelitian

Metode penelitian yang digunakan adalah penelitian kualitatif dengan jenis
penelitian lapangan (field research). Penelitian kualitatif merupakan penelitian untuk
mengeksplor atau memahami makna oleh sebuah kelompok orang yang dianggap
berasal dari masalah sosial dan kemasyarakatan serta dapat digunakan untuk meneliti
pada kondisi obyek yang alamiah, dimana peneliti adalah sebagai instrumen kunci
dan hasilnya lebih menekankan makna daripada generalisasi.® Penelitian ini akan
memaparkan praktek perjodohan yang terjadi di pondok pesantren salafiyah
Shirothul Fuqoha' dan meninjau hukumnya melalui literasi-literasi yang ada.

Dalam penelitian ini pendekatan yang digunakan yaitu pendekatan normatif
empiris (applied law research). Pendekatan normatif merupakan pendekatan dengan
menggunakan teori hukum Islam baik berasal dari Al-Qur’an, hadits, kaidah fikih,
ushul figh, dan lainnya. Dan pendekatan empiris untuk mengamati, menyelidiki dan
menganalisis sebuah fenomena atau kejadian yang nyata berdasarkan data dan bukti
empiris.l0 Dengan kedua pendekatan tersebut merupakan salah satu upaya penulis
untuk dapat memahami fakta atau data lapangan dengan cara mengaitkan atau
mengkonfirmasikan dengan dalil agama atau norma-norma yang dijadikan sebagai

8 Afina Amna, “OTORITAS KHARISMATIK DALAM PERKAWINAN: Studi atas Perjodohan di
Pondok Pesantren Al-Ma’sum Tempuran, Magelang,” Al-Ahwal: Jurnal Hukum Keluarga Islam 11,no. 1
(30 Juni 2018):91-102, https:/ /doi.org/10.14421/ahwal.2018.11108.

9 Abdussamad, Zuchri, Metode Penelitian Kualitatif (Makasar: CV. Syakir Media Press, 2021), hal.79
10 Suteki dan Galang Taufani, Metodologi Penelitian Hukum (Filsafat, Teori dan Praktik) (Depok:
Rajawali Pers, 2018), hal. 175

Najib, Ulum, Analisis Perjodohan... |110



tolak ukur dalam sebuah praktik perjodohan yang ada di Pondok Pesantren Salafiyah
Shirothul Fuqoha’, Sepanjang, Gondanglegi, Malang.

Hasil dan Pembahasan

Materi Pembahasan dalam Praktek Perjodohan di Pondok Pesantren Salafiyah
Shirothul Fuqoha'

Menurut Pasal 1 Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan
(UU Perkawinan), perkawinan adalah ikatan lahir batin antara seorang pria dengan
seorang wanita sebagai suami istri dengan tujuan membentuk keluarga (rumah
tangga) yang bahagia dan kekal berdasarkan Ketuhanan Yang Maha Esa.1l Dalam
perspektif Islam khususnya mazhab Syafi'i, pernikahan diartikan sebagai suatu akad
perjanjian yang mengandung izin untuk melakukan hubungan suami istri. Proses
pelaksanaan akad ini menggunakan lafaz khusus, yaitu ankahtuka atau
tazawwajtuka. Lafaz ankahtuka berarti “aku menikahkanmu, Fulan, dengan
Fulanah,” sedangkan tazawwajtuka berarti “aku mengawinkanmu, Fulan, dengan
Fulanah.”

Perkawinan merupakan salah satu ketetapan Ilahi yang menjadi bagian dari
sistem penciptaan alam semesta. Hukum alam ini bersifat universal dan mencakup
seluruh makhluk hidup, baik manusia, hewan, maupun tumbuhan. Dalam ajaran
Islam, pernikahan dipandang sebagai sarana untuk membingkai kasih sayang antara
pasangan dalam rangka membangun kehidupan rumah tangga yang harmonis dan
sesuai dengan prinsip-prinsip syariat. Islam menetapkan pernikahan sebagai bagian
dari syariat, sekaligus memberikan ketentuan hukum yang berkaitan dengannya,
guna menjaga stabilitas sosial dan membentuk keluarga yang dilandasi oleh
mawaddah serta rahmah. Tujuan utama dari pernikahan ini mencakup pelestarian
nilai-nilai kebaikan, keberlanjutan keturunan, serta pemeliharaan tatanan sosial.
Selain itu, pernikahan juga merupakan wujud dari pemenuhan fitrah dasar manusia
yang diciptakan oleh Allah SWT sebagai makhluk sosial — yang secara alami memiliki
kecenderungan untuk membina hubungan, tertarik kepada lawan jenis, serta
membentuk ikatan cinta dan kehidupan bersama.

Salah satu proses untuk menuju pernikahan adalah melalui perjodohan.
Perjodohan adalah proses pencarian pasangan hidup dengan cara yang sesuai dengan
syariat Islam, di mana pihak yang berkepentingan (baik wali, calon pengantin pria,
dan keluarga besar) mencari pasangan berdasarkan kriteria yang sesuai dengan nilai-
nilai agama dan norma sosial. Prinsip dasar perjodohan dalam Islam adalah mematuhi
syariat, yakni niat yang baik, saling mencintai karena Allah, dan menjaga adab-adab
yang telah diajarkan oleh Rasulullah SAW. Adapun tujuan dan manfaat perjodohan
adalah sebagai berikut: menjaga kesucian dan Akhlak: Perjodohan bertujuan untuk
menjaga agar generasi Muslim dapat menikah dalam cara yang benar dan terhindar
dari perbuatan yang tidak baik, seperti zina. Mewujudkan Keluarga yang Sakinah,
Mawaddah, dan Rahmah: Perjodohan yang dilakukan dengan niat yang tulus akan
membawa pasangan ke dalam kehidupan rumah tangga yang penuh kedamaian,

11 Undang-undang Republik Indonesia No.1 Tahun 1974
Najib, Ulum, Analisis Perjodohan... |111



kasih sayang, dan keberkahan. Menciptakan Masyarakat yang Islami: Pernikahan
yang baik akan membawa dampak positif bagi perkembangan umat dan membentuk
masyarakat yang lebih baik, sesuai dengan nilai-nilai agama.

Praktek Perjodohan di Pondok Pesantren Salafiyah Shirothul Fuqoha’

Pondok pesantren Salafiyah Shirothul Fuqoha' didirikan oleh KH. Damiri
sekaligus pengasuh pertama. Setelah KH. Damiri wafat kemudian diteruskan oleh
KH. Mohammad Dahlan Ghony sebagai pengasuh pondok. Pada era inilah praktek
perjodohan di pondok pesantren Salafiyah Shirothul Fuqoha' dimulai hingga beliau
wafat. Dan saat ini diteruskan oleh menantu beliau, H. Syamsul mu'in hingga
sekarang.

Tidak ada perbedaan yang signifikan dalam praktek perjodohan di pondok
pesantren salafiyah Shirothul Fuqoha' pada era KH. Mohammad Dahlan Ghony dan
Agus H. Syamsul Mu'in, hanya saja pada era KH. Mohammad Dahlan Ghony
perjodohan terbilang lebih ketat. Dalam artian santri lebih banyak menunggu
panggilan Romo kiyai untuk dijodohkan daripada meminta untuk dijodohkan. Begitu
juga usia santri yang dijodohkan itu lebih matang dan senior usianya, yaitu berkisar
antara 28- 30 ke atas untuk santri laki-laki. Sedangkan saatini, di era Agus H. Syamsul
Mu'in, perjodohan lebih fleksibel dalam artian santri lebih banyak memilih calonnya
sendiri dari pada menunggu panggilan kiyai. Dan juga usia santri yang dijodohkan
saat ini lebih muda antara usia 24- 30 sudah ada yang di jodohkan.

Berdasarkan paparan data di atas, penelii mendapati bahwa praktek
perjodohan di pondok pesantren Salafiyah Shirothul Fuqoha' terdiri dari 3 macam.
Pertama, berawal dari wali santri meminta anaknya untuk dijodohkan. Proses berawal
dari wali santri yang sowan kepada kiai dengan tujuan meminta kiai untuk
mencarikan pasangan untuk anaknya. Dalam hal ini wali santri telah pasrah kepada
kiai masalah jodoh dari anaknya. Kemudian kiai melakukan proses seleksi terhadap
para santri atau santriwati. Proses seleksi oleh kiai inilah yang sangat penting dalam
masalah perjodohan di pondok pesantren Salafiyah Shirothul Fuqoha'. Karena banyak
sekali pertimbangan yang di perlukan untuk mencarikan pasangan yang cocok bagi
santri. Pertimbangan pertama adalah meninjau keadaan sosial di daerah tempat
tinggal santri yang meminta dicarikan jodoh. Kemudian mencarikan calon yang sesuai
atau yang bisa beradaptasi di daerah tersebut. Seorang kiai bisa menentukan hal ini
karena kiai pasti memahami santrinya dengan baik. Setelah calonnya di temukan,
kemudian kedua belah pihak dipertemukan untuk meminta persetujuan dan
kesepakatan untuk menikahkan putra putrinya. Kemudian setelah itu proses di
lanjutkan oleh keluraga kedua calon pengantin yang sudah mencapai kesepakatan.

Kedua, berawal dari santri yang mengajukan nama seseorang yang dipilihnya.
Yang kedua ini kurang lebih bisa di sebut sebagai meminta restu pada kiai untuk
menikah dengan seseorang yang telah dipilih oleh santri itu sendiri, namun keputusan
tetap mutlak pada kiai. Kembali lagi karena kiai ini memahami karakter santrinya
dengan baik, maka kiai bisa menentukan yang terbaik untuk santrinya atau lebih bisa
memahami kecocokannya. Apabila direstui oleh kiai maka walisantri dari kedua
santri ini dipertemukan untuk membicarakan pernikahan kedua santri tersebut. Dan

Najib, Ulum, Analisis Perjodohan... |112



apabila tidak direstui kiai, maka kiai akan mencarikan seseorang yang lain yang
sekiranya lebih cocok dengan santri tersebut. Dan karena ta'dzimnya santri terhadap
kiainya, santri tersebut menerimanya dengan ikhlas.

Ketiga, berawal dari santri yang dipanggil menghadap kiai. Dalam proses yang
ketiga ini bisa dikatakan perjodohan murni dimana santri benar-benar diberi tawaran
untuk menikah dengan seseorang yang dipilihkan oleh kiai. Kiai memberi tawaran
menikah pada santri yang di anggap sudah mampu dan sudah memenuhi kriteria
menurut pandangan kiai. Walaupun perjodohan ini bersifat tawaran dalam artian
persetujuan itu masih ada di pihak santri, tapi kebanyakan santri yang di tawari oleh
kiai untuk menikah tidak berani menolak. Bukan karena takut atau apapun tapi
karena takdzim terhadap guru dan percaya bahwa pilihan seorang guru adalah yang
terbaik baginya. Jadi tidak ada unsur paksaan harus menerima perjodohan tersebut.

Sebagaimana hasil wawancara dengan salah satu narasumber,

“Aku biyen pas di tawari nikah karo bu nyai ngene pas di timbali bu nyai ngendikan
" le umur piro ", umur kalih doso wolu, Nyai. " Wes wani rabi durung" la iki kate
jawab wani sungkan kate jawab dereng yo piye, akhire meneng karo mesem mesem
karepe dewe. Akhire di takoni " tak rabekne karo si B gelem a " la di takoni ngono aku
tambah glagepan akhire di kek i waktu semingqu gae rundingan karo keluarga. Wes
mene aku langsung moleh rundingan lakok oleh ambek keluarga ku, dan aku mbalek
nang pondok karo piye ngono antara seneng karo dredek. Akhire di timbali maneh karo
bu nyai terus tak jawab enggeh angsal nyai. Terus wong tuo ku kongkon nang pondok
gae rundingan masalah iki, karo di temokno karo wong tuo ne si B iku maeng dan wes
proses e di terusne wong tuo ku.” (Dulu, saat saya ditawari untuk menikah oleh
Bu Nyai, beliau memanggil saya dan berkata, “Nak, umurmu berapa?” Saya
menjawab, “Dua puluh delapan tahun, Nyai.” Lalu beliau bertanya, “Sudah
siap menikah atau belum?” Saya merasa sungkan—bingung antara ingin
menjawab siap atau belum, akhirnya saya hanya diam sambil tersenyum
malu. Kemudian beliau bertanya lagi, “Kalau saya jodohkan dengan si B,
kamu mau?” Mendengar pertanyaan itu, saya semakin gugup. Akhirnya, saya
diberi waktu satu minggu untuk berdiskusi dengan keluarga. Setelah itu, saya
langsung pulang untuk bermusyawarah. Alhamdulillah, keluarga saya
menyetujui. Saya kembali ke pondok dengan perasaan campur aduk —antara
senang dan gugup. Setelahnya, Bu Nyai memanggil saya lagi, dan saya pun
menjawab, “Iya, saya bersedia, Nyai.” Kemudian, orang tua saya diminta
datang ke pondok untuk membicarakan hal ini lebih lanjut, dan dipertemukan
dengan orang tua si B. Prosesnya pun dilanjutkan oleh kedua belah pihak
keluarga).

Dari ketiga macam proses perjodohan tersebut bisa di pahami bahwa
perjodohan di pesantren itu ber pusat pada keputusan kiai khususnya di pondok
pesantren Salafiyah Shirothul Fuqoha'. Selain itu kiai sebagai pemimpin non-formal
sekaligus pemimpin spiritual yang biasanya dituakan dan menjadi bapak di
masyarakat, petuah-petuahnya selalu didengar, diikuti dan dilaksanakan oleh
jamaah, komunitas dan masyarakat yang dipimpinnya. Yang mana jika santri

Najib, Ulum, Analisis Perjodohan... |113



memasrahkan dirinya untuk di carikan pasangan oleh kiai maka kiai yang
bertanggung jawab memilihkan pasangan bagi santri nya. Begitu juga proses
seleksinya. Mulai dari pertimbangan masalah kafa'ah atau kesetaraan, kemudian
tingkat kepahaman agama, dan kecocokan sifat yang mana nantinya pasangan yang
dijodohkan bisa saling melengkapi, dan pastinya juga melalui proses istikharah. Jadi
tidak ada sebuah keputusan perjodohan oleh kiai yang asal asalan tapi semuanya
berdasar pada tuntunan islam dalam mencari pasangan.

Setelah proses perjodohan selesai kemudian proses pernikahannya diatur
sendiri oleh kedua belah pihak calon pengantin. Namun segala keputusan seperti hari
pernikahan itu semua pasti melalui konsultasi terhadap kiai. Kemudian di
lanjutkanlah proses pernikahan seperti halnya lamaran dan lain-lain hingga tiba di
hari akad nikah.

Akad nikah biasanya di lakukan di pondok pesantren. Jadi kedua calon
mempelai pergi ke pondok pesantren bersama walinya masing masing beserta
aparatur KUA. Kemudian akad nikah di lakukan oleh kiai dan juga di saksikan
langsung oleh teman- teman santri yang ada di pondok pesantren. Setelah akad selesai
kemudian kedua mempelai di pertemukan di rumah kediaman kiai. Yang setelah itu
bersama-sama menuju rumah pengantin putri untuk melakukan resepsi.

Selain akad nikah yang dilaksanakan di pondok pesantren, akad nikah juga
bisa dilaksanakan di rumah mempelai perempuan. Jadi praktek ini sama seperti akad
nikah pada umumnya. Hanya saja kiai datang ke rumah mempelai perempuan untuk
melaksanakan akad nikahnya.

Hal pertama yang di harapkan oleh santri terhadap kiainya adalah barokah
yang mana Clifford Geertz menggambarkan bagaimana konsep dasar barokah ini
sebagai anugrah yang dihubungkan dengan kemakmuran materi, sehat jasmani,
gagah, kecukupan, keberuntungan dan kekuatan magis. Selain itu, dalam
membangun rumah tangga pastinya tak luput dari masalah. Terlebih lagi pengantin
yang baru saja menaiki bahtera rumahtangga. jika suatu saat dalam membangun
rumahtangga terdapat suatu masalah yang rumit maka kiai juga senatiasa membantu
menyelesaikannya. Ini merupakan salah satu keuntungan yang di miliki santri yang
di jodohkan oleh kiainya. Dan bersyukurnya perjodohan yang sudah diterapkan
mulai jaman dulu di pondok pesantren Salafiyah Shirothul Fuqoha' sampai saat ini,
selalu menghasilkan keluarga yang langgeng.

Analisis Hukum Islam Mengenai Perjodohan di Pondok Pesantren Pesantren
Salafiyah Shirothul Fuqoha’.

Dalam islam tidak ada dalil yang membahas tentang perjodohan. Meskipun
begitu praktek perjodohan ini di biarkan begitu saja terjadi sejak sekian lama. Bahkan
di suatu daerah tertentu perjodohan sudah menjadi adat atau tradisi bagi masyarakat.
Dan lama kelamaan adat atau tradisi ini menjadi suatu hukum walaupun hanya pada
kalangan tertentu.

Najib, Ulum, Analisis Perjodohan... |114



Menurut Funk dan Wagnalls, istilah tradisi sering kali dipahami sama dengan
adat, terutama dalam pemahaman masyarakat umum yang menganggap keduanya
sebagai konsep yang serupa. Sebenarnya, kata adat berasal dari bahasa Arab, yakni
‘adah (jamak ‘uruf), yang bermakna kebiasaan dan dianggap memiliki makna yang
hampir sama dengan ‘urf, yaitu sesuatu yang dikenal dan diterima secara luas oleh
masyarakat.

Sementara itu, menurut Wahbah Az-Zuhaili, ‘urf merujuk pada kebiasaan atau
perilaku yang dilakukan secara berulang-ulang oleh manusia hingga menjadi hal yang
umum dan populer di kalangan mereka. Selain itu, ‘urf juga dapat diartikan sebagai
pemberian makna khusus pada sebuah lafaz, meskipun makna aslinya berbeda dari
arti tersebut.12

Jika melihat dari keterangan di atas maka, praktek perjodohan yang terjadi di
pondok pesantren, khususnya peasntren Salafiyah Shirothul Fuqoha' ini termasuk
dalam kategori 'Urf. Karena tidah afanya nash atau hadis yang secara spesifik
menerangkan tentang masalah perjodohan. Di samping itu dalam masalah
perjodohanjuga tidak ada dalil yang khusus untuk melarang proses perjodohan ini.

Kemudian jika di timbang dengan akal, praktek perjodohan di pesantren ini
juga tidak bertentangan dengan akal sehat. Selain itu tidak ada penolakan dari
masyarakat atau santri yang terlibat dalam perjodohan. Justru sebaliknya, banyak dari
santri atau masyarakat yang berminat dengan perjodohan di pesantren.

Dari paparan ini bisa di pahami bahwa praktek perjodohan ini termasuk dalam
'Urf shahih, yaitu kebiasaan yang berlaku di tengah-tengah masyarakat yang tidak
bertentangan dengan nash, tidak menghilangkan kemaslahatan mereka dan tidak
pula membawa kemudharatan kepada mereka. Bahkan dari praktek perjodohan di
pesantren ini juga mempunyai banyak manfaat, salah satunya sebagai sarana untuk
memperluas jangkauan dakwah agama islam.

Namun, “urf tidak dapat langsung dijadikan dasar hukum tanpa memenuhi
sejumlah persyaratan tertentu. Menurut Masyfuk Zuhdi, yang dikutip oleh Muchlis
Usman, ada beberapa kriteria yang harus dipenuhi, yaitu: pertama, perilaku tersebut
harus dilakukan secara logis dan sesuai dengan akal sehat; kedua, tindakan atau
ucapan tersebut terjadi secara berulang-ulang; ketiga, tidak menimbulkan kerugian
dan sejalan dengan akal yang waras; serta keempat, tidak bertentangan dengan
ketentuan nash. 13 Selanjutnya, jika di tinjau dari beberapa syarat di atas, maka
perjodohan di pesantren termasuk dalam kategori 'Urf shahih dan boleh untuk di
lakukan. Kemudian karena pesantren adalah suatu instansi yang menjunjung tinggi
keagamaan khususnya islam maka tradisi ini akan berbenturan langsung dengan
hukum syariat.

“Urf atau adat itu sendiri sesuatu yang boleh untuk di lakukan menurut
menurut ulama' madzhab Syafii yah yang berdasar pada kaidaan W oLl & Jall

12Wahbah Az-Zubhaili, Ushul al-Figh al-Islam, Cet. 11, Juz II (Bayrut: Dar al-Fikr, 1986).
13 Muchlis Usman, Kaidah-kaidah Ushuliyah, ...

Najib, Ulum, Analisis Perjodohan... |115



hukum asal dalam segala sesuatu adalah boleh.14 Meskipun ulama menerima adat
atau ‘urf sebagai dasar hukum, hal tersebut tidak berdiri sendiri sebagai dalil. Adat
dapat dijadikan dalil karena didukung oleh landasan lain, seperti ijma’ atau prinsip
kemaslahatan (maslahat). Ketika suatu adat telah lama diterapkan secara baik oleh
masyarakat, hal ini menunjukkan penerimaan yang luas. Jika seluruh ulama telah
mengamalkan adat tersebut, maka secara implisit telah terjadi ijma’, meskipun dalam
bentuk ijma’ sukuti.

Di dalam hukum islam tidak menegaskan adanya kewajiban menikah melalui
perjodohan dan perjodohan pun tidak dilarang didalam islam karena tidak ada dasar
yang menguatkan baik itu di dalam Al-Qur’an, Hadist dan [jma’. Perjodohan ini
merupakan tindakan maslahah yang bisa dipandang baik oleh akal sehat karena
mendatangkan kebaikan dalam aspek tertentu.

Maslahah Mursalah ialah maslahat yang tidak disebutkan oleh nash baik
penolakan maupun pengakuannya dengan cara semata-mata untuk mewujudkan
kemaslahatan manusia untuk mendatangkan manfaat dan menolak kemudharatan
dan kerusakan bagi manusia dan menghindari keburukan (kerusakan) bagi umat
manusia dalam hal menjaga Hifz al-din, Hifz al- nasb, Hifz al-mal.

Selanjutnya perjodohan ini termasuk kedalam Maslahah Al-mula ‘imah yaitu
maslahah yang meskipun tidak ada nash yang mengakuinya akan tetapi sesuai
dengan tujuan syara’ (al-ushul al khamsah). Di dalam hukum islam memang tidak ada
dalil yang menegaskan perjodohan itu dilarang. Dan tidak ada juga dasar yang
menguatkan baik itu di dalam AlQur’an, Hadist dan Ijma’. Proses perjodohan ini pun
melalui proses yang sama dengan pernikahan biasanya dan sesuai dengan yang di
anjurkan oleh agama maupunnegara.

Kesimpulan

Dari hasil penelitian yang telah dilakukan mengenai analisis perjodohan di
Pondok Pesantren perspektif hukum Islam (studi kasus Pondok Pesantren Salafiyah
Shirothul Fuqoha’, Sepanjang, Gondanglegi, Malang) dapat ditarik kesimpulan
sebagai berikut: Penelitian ini mengungkap bahwa praktik perjodohan di Pondok
Pesantren Salafiyah Shirothul Fuqoha’ dimulai ketika seorang laki-laki mendatangi
Kiai untuk meminta jodoh. Kiai kemudian mencari pasangan bagi laki-laki tersebut
dengan memanggil seorang santriwati dan mengenalkannya kepada laki-laki
tersebut. Santriwati tersebut kemudian ditanya oleh Kiai apakah ia bersedia
dijodohkan dengan laki-laki tersebut. Sebagian besar santriwati menerima tawaran
tersebut meskipun dengan rasa berat hati karena belum saling mengenal sebelumnya.
Mereka menerima tawaran tersebut dengan rasa ta’dzim dan yakin bahwa pilihan Kiai
adalah yang terbaik. Adapun beberapa tahapan dalam proses perjodohan di Pondok
Pesantren Salafiyah Shirothul Fuqoha” dimulai dengan kunjungan (sowan) yang
dilakukan oleh pihak laki-laki, yang kemudian pihak santriwati ditimbali Kiai untuk
dipertemukan. Kiai turut berperan dalam proses perjodohan ini dengan melakukan

14 Diana, Rizka, Tinjauan Maslahah dan “Urf Terhadap Perjodohan Santri di Pondok Pesantren Al-Ma’shum
Tempuran Magelang, (Skripsi Program Studi Hukum Keluarga Islam UIN Salatiga, 2023)

Najib, Ulum, Analisis Perjodohan... |116



tirakat dzohir dan memberikan nasihat kepada santriwati agar menerima perjodohan
dengan baik. Proses yang terakhir adalah khitbah dan menikah, yang dilangsungkan
setelah kedua calon mempelai menerima perjodohan dari Kiai.

Dari beberapa konteks, perjodohan di Pondok Pesantren Salafiyah Shirothul
Fuqgoha’ boleh dilakukan karena masuk dalam konteks Maslahah Mursalah di mana
perjodohan tersebut membawa pada kemanfaatan. Jadi, perjodohan di pondok
pesantren Salafiyah Shirothul Fuqoha’ dikategorikan sebagai hukum ibahah atau
diperbolehkan.

Dalam penelitian ini terdapat beberapa saran sebagai upaya dalam
meningkatkan kualitas penelitian di masa mendatang mengenai analisis perjodohan
di Pondok Pesantren perspektif hukum Islam (studi kasus Pondok Pesantren Salafiyah
Shirothul Fugoha’). Berikut beberapa saran yang dapat dipertimbangkan bagi peneliti,
praktisi, dan pembaca yang tertarik untuk melanjutkan studi ini: Pertama, bagi Kiai
yang menjodohkan sebaiknya lebih ditingkatkan dan diperhatikan lagi dalam
memilih santriwati yang akan dijodohkan supaya santriwati yang dipilih itu benar-
benar siap untuk hidup bermasyarakat. Kedua, teruntuk santriwati sebaiknya
memberanikan diri untuk mengutarakan isi hati dengan jujur. Meskipun sulit
menolak, tetaplah teguh pendirian dalam pilihannya walaupun menurut Kiai itu yang
terbaik untuk dirinya. Bagi santriwati yang telah menerima perjodohan dari Kiai harus
tetap yakin danikhlas dengan pilihannya agar tidak ada rasa penyesalan di kemudian
hari.

Daftar Pustaka

Abdussamad, Zuchri. Metode Penelitian Kualitatif. Makassar: CV. Syakir Media Press,
2021.

Amna, Afina. “Otoritas Kharismatik dalam Perkawinan: Studi atas Perjodohan di
Pondok Pesantren Al-Ma’sum Tempuran, Magelang.” Al-Ahwal: Jurnal Hukum
Keluarga Islam 11, no. 1 (June 30, 2018): 91-102.
https:/ /doi.org/10.14421 /ahwal.2018.11108.

Az-Zuhaili, Wahbah. Ushul al-Figh al-Islam. Cet. II, Juz II. Bayrut: Dar al-Fikr, 1986.

Diana, Rizka. Tinjauan Maslahah dan “Urf Terhadap Perjodohan Santri di Pondok Pesantren
Al-Ma’shum Tempuran Magelang. Skripsi, Program Studi Hukum Keluarga Islam
UIN Salatiga, 2023.

Fadli, Muhammad Rijal. “Memahami Desain Metode Penelitian Kualitatif.” Jurnal
Hamanika 21, no. 1 (2021).

Hardani, et al. Metode Penelitian Kualitatif dan Kuantitatif. Yogyakarta: Pustaka Ilmu,
2020.

Ramadhan, Mufti. “Fenomena Perjodohan di Pondok Pesantren serta Implikasinya
terhadap Keluarga Sakinah.” Tashwir: Jurnal Penelitian Agama dan Sosial Budaya
12, no. 1 (2024): 13-26. https:/ /doi.org/10.18592/jt.v12i01.13236.

Suteki, dan Galang Taufani. Metodologi Penelitian Hukum (Filsafat, Teori dan Praktik).
Depok: Rajawali Pers, 2018.

Najib, Ulum, Analisis Perjodohan... |117


https://doi.org/10.14421/ahwal.2018.11108
https://doi.org/10.18592/jt.v12i01.13236

Syarifuddin, Amir. Hukum Perkawinan Islam di Indonesia. Jakarta: Prenadamedia
Group, 2014.

Syarifuddin, Amir. Ushul Figh 2. Jakarta: Kencana, 2011.

Syarof, M. Tajus, dan Ahmad Ubaidi Hasbillah. “Tradisi Perjodohan Pilihan Kiai
Dalam Prespektif Hukum Islam.” Jurnal Multidisiplin 1lmu Akademik 1, no. 4
(Agustus 2024): 292-302.

Wafa, Ahmad Muflihul. “Pandangan Santri Generasi Z Terhadap Perjodohan Kiai
Perspektif Kafaah.” Sakina: Journal of Family Studies 6, no. 3 (June 16, 2022).
https:/ /doi.org/10.18860/ ifs.v6i3.1807.

Wahid, Abdul. Meraih Jannah Dengan Berkah Ayah. Sampan: Diva Press, 2016.

Wandi, Sulfan. “Eksistensi ‘Urf dan Adat Kebiasaan Sebagai Dalil Figh.” Samarah:
Jurnal Hukum Keluarga dan Hukum Islam 2, no. 1 (2018).

Najib, Ulum, Analisis Perjodohan... |118


https://doi.org/10.18860/jfs.v6i3.1807

