
Habiburrahman dan Sa’adah, Nikah Fasid dan Implikasinya … |131  

 
 

STAIZA: Comprehensive Journal of Islamic Studies 
 

         

 

 
 

 e-ISSN 3063-1696  

 

 

Nikah Fasid dan Implikasinya terhadap Iddah Perspektif Mazhab Syafi’i 

 
Muhammad Habiburrahman 

Universitas Al-Qolam Malang 
muhammadhabiburrahman18@alqolam.ac.id 

 

Ummu Sa’adah 

Universitas Al-Qolam Malang 
ummusaadah@alqolam.ac.id 

 

 

Abstract 

This research aims to understand nikah fasid (invalid marriage) and its implications for iddah 
(waiting period) from the perspective of the Shafi’i school of thought. When a marriage is 
declared fasid or invalid, it leads to various legal consequences, including issues related to the 

status of children, mahram relationships, and one significant aspect—iddah. Iddah is a 
mandatory waiting period during which a woman is prohibited from remarrying, intended to 
confirm the emptiness of the womb, as an act of devotion, or as mourning for the deceased 

husband. Iddah is a prescribed obligation following a valid marriage. In the case of a fasid 
marriage, the implications differ, and this issue is often  overlooked. This study uses a qualitative 
method with a library research approach and employs descriptive-analytical analysis. The 
primary data sources are Shafi’i fiqh books, while general fiqh books serve as secondary sources. 
The findings show that an invalid marriage has no legal effect if no sexual intercourse has 
occurred. However, if intercourse has taken place within the fasid marriage, iddah becomes 
obligatory for the woman. 

 
Keywords: Marriage, Invalid Marriage, Shafi’i school, Iddah 

 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan memahami nikah fasid dan implikasinya terhadap iddah 

dalam p ersp ektif Mazhab Syafi’i. Apabila pernikahan seseorang dinyatakan fasid  atau  
rusak maka akan banyak akibat hukum yang diterima seperti status anak, status 
mahram, dan salah satunya adalah iddah. Iddah merupakan masa tunggu seorang 

wanita yang tidak diperkenankan menikah di dalamnya untuk mengetahui 
kekosongan rahim, dalam rangka ta’abbud atau berkabung atas kematian suami. 

Iddah juga merupakan syariat yang wajib dijalankan ketika pernikahannya sah. 
Dalam nikah fasid implikasi yang ditimbulkan tentu berbeda. Dan masalah ini cukup 

jarang diperhatikan. Dalam penelitian ini, penulis menggunakan metode kualitatif 
dengan jenis penilitian bersifat library research dan dengan menggunakan pendekatan 

Vol.  2,  No.  2,  Mei  2025,  (131-145)

https://doi.org/10.63829/js.v2i2mei.38

https://ojs.staizmojosari.ac.id/index

https://doi.org/10.63829/js.v3i1mei.6
https://ojs.staizmojosari.ac.id/index
mailto:muhammadhabiburrahman18@alqolam.ac.id
mailto:ummusaadah@alqolam.ac.id


Habiburrahman dan Sa’adah, Nikah Fasid dan Implikasinya … |132  

deskriptif analitis. Sumber data yang digunakan penulis ialah kitab-Kitab Fiqih 

Mazhab Syafi’i sebagai sumber data primer dan kitab fiqih secara umum sebagai data 
sekunder. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pernikahan fasid tidak berdampak 

pada hukum selama belum melakukan hubungan suami istri, sedangkan apabila pada 
pernikahan tersebut telah melakukan hubungan suami istri maka iddah menjadi 

berlaku bagi istri. 

 
Kata kunci : Pernikahan, Nikah fasid, Mazhab Syafi’i, iddah 

 
Pendahuluan 

Agama islam telah mensyariatkan pernikahan yang menjadi dasar yang kuat 

dalam rangka membumikan kebaikan, melindungi komunitas sosial, tercapainya 
keharmonisan rumah tangga, menjaga etika dan regenerasi keturunan. 1 Dan demi 

menjaga tujuan tersebut, islam telah menetapkan syarat dan rukun yang sesuai agar 
pernikahan tidak kehilangan esensinya. Akan tetapi dalam praktiknya tidak semua 
pernikahan menepati semua syarat dan rukun yang telah ditetapkan. Salah satu 

bentuknya adalah nikah fasid, yaitu setiap pernikahan yang rusak dikarenakan tidak 
terpenuhinya syarat-syarat tertentu meskipun rukun pernikahan telah terpenuhi. 

Nikah fasid memiliki status hukum yang berbeda dengan nikah yang sah. 

Walaupun nikah fasid tidak dianggap sah, nikah fasid masih memiliki konsekuensi 
hukum tertentu. Salah satu implikasi penting dari nikah fasid ini adalah terkait iddah 

bagi perempuan. Iddah merupakan masa tunggu yang harus dijalani seorang 

perempuan setelah p ernikahan berakhir, baik karena perceraian atau kematian suami. 
Masa iddah bagi seorang perempuan dalam pernikahan yang sah memiliki tujuan 

untuk memastikan tidak adanya janin dalam rahim perempuan serta memberikan 
waktu untuk refleksi dan penyesuaian diri. 

Namun dalam konteks nikah fasid, dengan status hukum pernikahan yang 
tidak sah menimbulkan pertanyaan mengenai kewajiban iddah bagi seorang 
perempuan, mengingat iddah merupakan keistimewaan dalam suatu pernikahan 

yang sah. Apakan status pernikahan yang rusak membuat iddah menjadi tidak 
berlaku atau sebaliknya. Pertanyaan ini menjadi penting untuk dijawab mengingat 
implikasi hukum yang signifikan, baik dari segi hak perempuan maupun tanggung 

jawab suami. 
Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji lebih dalam konsep nikah fasid serta 

implikasinya terhadap masa iddah dalam perspektif mazhab syafi’i. Dengan 

memahami perbedaan antara nikah yang sah dan nikah fasid, diharapkan dapat 
memberikan kejelasan hu kum bagi umat Islam, khususnya dalam menghadapi kasus - 

kasus pernikahan yang tidak memenuhi syarat secara sempurna. Selain itu, penelitian 
ini juga diharapkan dapat menjadi referensi bagi para peneliti lain dan masyarakat 

umum dalam memahami dinamika hukum Islam terkait pernikahan dan iddah. 
 
 

 

1 Fashihuddin dkk, Syarah Fathal Qarib diskursus munakahat, Cetakan I (Malang: Ma’had Al-Jami’ah Al- 

Ali UIN Maulana Malik Ibrahim), 7 



Habiburrahman dan Sa’adah, Nikah Fasid dan Implikasinya … |133  

Feity Meiryana 2 menjelaskan akibat dari nikah fasid adalah batalnya 

pernikahan. Jika pernikahan ini telah menghasilkan keturunan, maka anak yang 
dilahirkan tetap memiliki status sah. Sementara itu, harta bersama tetap dianggap 

sebagai milik bersama, dan jika pernikahan dibatalkan, pembagian harta dilakukan 
sesuai dengan ketentuan agama masing-masing. Kajian ini hanya membahas dampak 

nikah fasid secara umum, sehingga diperlukan penelitian lebih lanjut untuk 
menganalisisnya secara lebih rinci. 

Abdul Rahim3 menyatakan bahwa nikah fasid dan nikah batil sering terjadi 

akibat kurangnya pemahaman masyarakat mengenai syarat dan rukun pernikahan. 
Penelitiannya berfokus pada praktik nikah fasid dan batil di Kabupaten Cempa serta 

peran Kantor Urusan Agama (KUA) dalam mengatasi masalah ini, tetapi tidak secara 
spesifik membahas dampak dari nikah fasid. 

Ariesthina Lelah4 menjelaskan bahwa nikah fasid merupakan pernikahan yang 

dianggap batal karena tidak terpenuhinya salah satu rukun atau syarat pernikahan. 

Namun, penelitian ini lebih menyoroti pemahaman konsep nikah fasid secara umum 
tanpa menguraikan dampaknya secara rinci. 

Ketiga referensi di atas belum secara khusus membahas dampak nikah fasid 
terhadap masa iddah. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk menjadikan 

aspek tersebut sebagai objek kajian utama. 
Dengan latar belakang ini, penelitian ini diharapkan dapat memberikan 

wawasan lebih mendalam serta berkontribusi dalam mengatasi tantangan yang 

berkaitan dengan nikah fasid dan iddah dalam komunitas Muslim. Melalui studi ini, 
diharapkan muncul perspektif baru yang dapat memperkaya pemahaman kita 
tentang hukum keluarga Islam. 

 
Metode Penelitian 

Penelitian ini berjenis kualitatif, yang berarti penelitian tentang riset yang 

bersifat deskriptif dan cenderung menggunakan analisis. Proses dan makna lebih 
ditampilkan. Landasan teori digunakan sebagai pemandu agar fokus penelitian sesuai 

dengan fakta di lapangan.5 Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah 
pendekatan normatif, yang mengkaji permasalahan dari aspek hukum formal atau 
normatifnya. Pendekatan ini menitikberatkan pada analisis hukum terkait aspek halal 

dan haram, serta perizinan atau larangan dalam konteks hukum Islam. Penelitian ini 
 

 
 

2 Meiryana, Feity, “Tinjauan Hukum Islam Terhadap Nikah Fasid Dan Dampaknya (Studi Terhadap 

Putusan Hakim Di Pengadilan Agama Bengkulu)” QIYAS Jurnal Hukum Islam Dan Peradilan Vol 3. No. 

1 (April 2018): https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/QIYAS/article/view/963/810  
diakses pada 4 Februari 2025 

3 Rahim, Abdul, “Implementasi Nikah Fasid Dan Nikah Batil (Studi Kasus Kua Kec. Cempa Kab. 

Pinrang)” Al Bayyinah vol 1, No. 1 (2017), https://jurnal.iain- 

bone.ac.id/index.php/albayyinah/article/view/12/9 Diakses pada 4 Februari 2025 
4 Lelah, Ariesthina, “Memahami Kedudukan Nikahul Fasid Dalam Hukum Islam”, Al Tafaqquh Journal 

Of Islamic Law Vol 2, No 1 (2021) 

https://jurnal.fai.umi.ac.id/index.php/tafaqquh/article/view/76/60  Diakses pada 4 Februari  

2025 
5 Suardi, Ismail. “Metode Penelitian Sosial”( Jogjakarta: Gawe Buku, 2019), 33 

https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/QIYAS/article/view/963/810
https://jurnal.iain-bone.ac.id/index.php/albayyinah/article/view/12/9
https://jurnal.iain-bone.ac.id/index.php/albayyinah/article/view/12/9
https://jurnal.fai.umi.ac.id/index.php/tafaqquh/article/view/76/60


Habiburrahman dan Sa’adah, Nikah Fasid dan Implikasinya … |134  

menggunakan Kitab Fiqih Mazhab Syafi’I sebagai data primer dan kitab fiqih secara 

umum sebagai data sekunder. 

 
Hasil dan Pembahasan 
Konsep Pernikahan menurut Mazhab Syafií 

Pernikahan merupakan salah satu institusi terpenting dalam Islam yang tidak 

hanya mengatur hubungan antara dua insan, tetapi juga menjadi pondasi bagi 
terbentuknya keluarga yang harmonis dan teratur. Melalui pernikahan, hubungan 

antara laki-laki dan p eremp uan menjadi sah secara syar'i, sehingga hak dan kewajiban 
masing-masing pihak terlindungi oleh hukum Islam. Pemahaman mengenai definisi 
pernikahan menjadi sangat penting sebagai landasan dalam memahami berbagai 

aspek hukum dan etika yang terkait dengan akad ini. 

Secara bahasa (etimologi), kata “nikah” berasal dari bahasa Arab النكاح (an- 

nikāḥ) yang berarti “berkumpul”, “bersatu”, atau juga diartikan sebagai “akad”. 
Dalam beberapa literatur klasik, nikah juga bermakna “persetubuhan” atau 

“hubungan badan”, namun dalam konteks hukum Islam, makna yang lebih dominan 

adalah “akad” atau perjanjian. Secara istilah (terminologi), para ulama 
mendefinisikan pernikahan sebagai sebuah akad yang memberikan kehalalan 

hubungan antara laki-laki dan perempuan, serta menimbulkan hak dan kewajiban di 

antara keduanya sebagai suami istri. 
Sebelum memasuki pembahasan mendetail tentang rukun pernikahan, penting 

untuk dipahami bahwa dalam Mazhab Syafi'i, rukun nikah merupakan pilar-pilar 
fundamental yang menentukan sah atau tidaknya sebuah pernikahan. Tanpa 

terpenuhinya salah satu dari rukun-rukun ini, pernikahan dianggap tidak sah secara 
syar'i. Rukun-rukun ini bukan sekadar formalitas belaka, melainkan mengandung 

hikmah dan tujuan-tujuan mulia yang menjamin keberlangsungan rumah tangga 
yang sakinah mawaddah wa rahmah. 

1) Rukun pernikahan 
Pembahasan rukun nikah dalam Mazhab Syafi'i mencerminkan kekhasan 

metodologi fikih Syafi'iyah yang sangat menekankan pada aspek formal-prosedural 
tanpa mengabaikan esensi dan tujuan pernikahan itu sendiri. Dalam bagian ini, kita 

akan mengkaji secara mendalam empat rukun utama pernikahan beserta berbagai 

nuansa dan ketentuan yang menyertainya. 
Dalam Mazhab Syafi'i, pernikahan yang sah harus terdiri dari empat pilar 

utama yang bersifat fundamental. 

a) Ijab Qabul 
Shighat al-akad yang mencakup ijab dari wali dan qabul dari mempelai pria. 

Proses ini tidak sekadar formalitas, melainkan mengandung makna sakral dimana 
wali perempuan secara eksplisit menyatakan penyerahan tanggung jawab perwalian 

dengan lafal seperti "Aku nikahkan engkau dengan putriku" dan direspons dengan 
penerimaan jelas dari calon suami. Uniknya, Mazhab Syafi'i menerima penggunaan 
bahasa kinayah (kiasan) asalkan disertai niat yang jelas, seperti ungkapan "Aku 

serahkan putriku untuk menjadi istrimu". 
b) Suami dan Istri 



Habiburrahman dan Sa’adah, Nikah Fasid dan Implikasinya … |135  

Kedua belah pihak yang berakad. Calon suami harus memenuhi kriteria 

khusus: beragama Islam (kecuali jika menikahi ahli kitab), tidak termasuk dalam 
kategori mahram, dan tidak sedang dalam keadaan ihram. Sementara calon istri harus 

benar-benar berada dalam kategori perempuan yang halal dinikahi, termasuk 

statusnya yang tidak sedang dalam masa iddah dari pernikahan sebelumnya. 
c) Wali 

Konsep perwalian dalam Mazhab Syafi'i memiliki kekhasan tersendiri. Sistem 
hierarkis yang ketat menentukan bahwa ayah kandung memiliki prioritas utama 

sebagai wali, diikuti oleh kakek dari pihak ayah, kemudian saudara laki-laki seayah- 
seibu, dan seterusnya. Mekanisme ini mencerminkan prinsip perlindungan terhadap 

perempuan dimana hakim baru dapat mengambil alih perwalian jika terjadi 
penyalahgunaan wewenang oleh wali yang berhak (adhal). 

d) Saksi 
Aspek kesaksian juga mendapat perhatian khusus. Dua saksi laki-laki yang 

memenuhi syarat 'adl (adil) harus hadir secara fisik dan menyaksikan seluruh proses 
akad. Kriteria keadilan ini tidak hanya sebatas pada ketiadaan dosa besar, tetapi juga 

mencakup konsistensi dalam menjauhi dosa kecil. Dalam p raktik kontemp orer, hal ini 

menimbulkan diskusi menarik tentang validitas saksi dalam pernikahan virtual. 
2) Syarat pernikahan 

Setelah memahami rukun-rukun pokok pernikahan, pembahasan kemudian 
berlanjut kepada syarat-syarat sah nikah yang melengkapi dan menyempurnakan 

rukun-rukun tersebut. Jika rukun merupakan unsur-unsur inti yang harus ada, maka 
syarat-syarat ini berfungsi sebagai rambu-rambu yang menjamin validitas 

pelaksanaan setiap rukun. 

Mazhab Syafi'i dikenal sangat teliti dalam merumuskan berbagai syarat sah ini, 
yang mencerminkan kehati-hatian dalam menetapkan hukum pernikahan. Syarat- 

syarat ini mencakup berbagai aspek, mulai dari subjek akad, tata cara pelaksanaan, 
hingga berbagai ketentuan pendukung lainnya. Pemahaman yang komprehensif 

tentang syarat-syarat ini sangat penting, terutama dalam menyikapi berbagai 
problematika pernikahan kontemporer yang semakin kompleks. 
Berikut syarat-syarat yang harus dipenuhi sebelum berlangsungnya pernikahan: 

a) Calon Suami atau istri 
Dalam syariat Islam, terdapat beberapa syarat yang harus dipenuhi untuk 

mewujudkan pernikahan yang sah. Pertama, kesamaan agama merupakan syarat 

mutlak yang harus dipenuhi oleh kedua calon mempelai. Keduanya wajib beragama 

Islam, karena hal ini menjadi dasar sahnya ikatan pernikahan menurut ajaran Islam. 
Tanpa kesamaan agama, akad nikah tidak dapat dilangsungkan sesuai ketentuan 

syariat. 

Kedua, kejelasan identitas menjadi aspek penting dalam p ernikahan. Baik calon 
suami maupun istri harus memiliki identitas yang jelas dan dapat diverifikasi. 

Identitas tersebut mencakup nama, status, jenis kelamin, serta atribut lain yang 
melekat pada diri masing-masing. Dalam proses menuju pernikahan, peminangan 
(khitbah) menjadi tahap an awal yang berfungsi sebagai sarana untuk saling mengenal 

lebih dalam antara kedua belah pihak. Tujuannya adalah untuk menghindari 
kesalahpahaman atau konflik yang mungkin timbul di kemudian hari. 



Habiburrahman dan Sa’adah, Nikah Fasid dan Implikasinya … |136  

Ketiga, pernikahan harus didasarkan pada kesepakatan dari kedua pihak. 

Persetu juan ini mencakup  kerelaan calon mempelai p ria dan wanita, serta persetujuan 
terhadap wali yang akan menikahkan mereka. Dalam hal ini, ulama fikih memiliki 

perbedaan pendapat mengenai bentuk persetujuan yang dimaksud. Sebagian ulama 

mensyaratkan persetujuan secara eksplisit, sementara yang lain membolehkan 
persetujuan yang bersifat implisit selama tidak ada penolakan yang nyata. 

Kesepakatan ini menunjukkan pentingnya ridha dari kedua belah pihak sebagai 

landasan pernikahan yang sah dan harmonis. 
b) Wali 

Dalam hukum pernikahan Islam, wali memegang peran penting dalam 

keabsahan akad nikah, terutama bagi mempelai wanita. Oleh karena itu, terdapat 
sejumlah syarat yang harus dipenuhi oleh seseorang agar dapat menjadi wali nikah 

yang sah menurut syariat. 
Pertama, wali harus merupakan seorang muslim yang merdeka secara hukum. 

Seorang budak tidak memenuhi syarat karena keterbatasan status hukumnya. Selain 
itu, mayoritas ulama juga menetapkan bahwa wali harus berjenis kelamin laki -laki, 

sebagaimana disebutkan dalam hadis riwayat Abu Hurairah. Meski demikian, 
mazhab Hanafi dan Syiah Imamiyah memberikan pandangan berbeda dengan 

memperbolehkan perempuan dewasa dan berakal sehat untuk menjadi wali bagi 
dirinya sendiri atau orang lain. 

Syarat berikutnya adalah kedewasaan dan kesehatan mental. Wali wajib sudah 
baligh dan tidak mengalami gangguan jiwa. Orang yang belum dewasa atau tidak 
sehat secara mental dianggap  belu m mampu menjalankan tanggung jawab perwalian. 

Selain itu , wali juga tidak boleh dalam keadaan ihram, baik untuk haji maupun umrah, 
sebagaimana dilarang dalam hadis yang diriwayatkan dari Usman melalui Abu 

Muslim. 
Wali juga harus memiliki kapasitas hukum penuh. Artinya, orang yang berada 

dalam pengampuan (mahjur 'alaih) tidak sah menjadi wali karena dianggap tidak 
mampu mengambil keputusan hukum. Di samping itu, sifat adil menjadi salah satu 

syarat utama. Wali harus bebas dari dosa besar, tidak terbiasa melakukan dosa kecil, 
serta memiliki akhlak yang baik. 

Akhirnya, wali harus memiliki kesehatan kognitif yang baik. Seseorang yang 
mengalami gangguan ingatan atau kondisi mental seperti pikun tidak layak menjadi 

wali karena dikhawatirkan tidak mampu membuat pertimbangan yang bijak. Semua 
syarat ini menunjukkan bahwa peran wali dalam pernikahan tidak bisa diberikan 

sembarangan, melainkan harus dipenuhi oleh individu yang secara agama, hukum, 
dan moral dinilai layak. 

c) Saksi 
Dalam Mazhab Syafi’i, kriteria saksi dalam pernikahan mencerminkan standar 

yang sangat tinggi, tidak hanya dari aspek kehadiran fisik, tetapi juga dari segi 
kualitas moral dan spiritual. Kehadiran saksi bukanlah formalitas semata, melainkan 

bagian dari kesempurnaan dan keabsahan akad nikah yang memiliki dimensi ibadah. 
Salah satu syarat utama adalah jumlah dan kualifikasi saksi. Mayoritas ulama 

mewajibkan kehadiran minimal dua orang saksi laki-laki dalam prosesi akad nikah. 
Ketentuan ini bersandar pada dalil-dalil syar’i yang kuat dan telah menjadi konsensus 



Habiburrahman dan Sa’adah, Nikah Fasid dan Implikasinya … |137  

dalam Mazhab Syafi’i. Sementara itu, mazhab Hanafi memberikan kelonggaran 

dengan memperbolehkan komposisi satu laki-laki dan dua perempuan, berdasarkan 
analogi dari sistem kesaksian dalam muamalah maliyah (urusan keuangan). 

Selain jumlah, status kemerdekaan para saksi juga menjadi syarat yang harus 
dipenuhi. Saksi wajib merupakan orang yang merdeka (bukan budak), agar memiliki 

kapasitas hukum penuh dalam memberikan kesaksian. Di samping itu, integritas 
moral juga menjadi sorotan penting. Saksi harus terbebas dari dosa besar, tidak 

terbiasa melakukan dosa kecil, serta menjaga muru’ah atau kehormatan diri dalam 
kehidupan sehari-hari. 

Dalam aspek keagamaan, hanya Muslim yang sah menjadi saksi dalam akad 
nikah. Hal ini didasarkan pada kenyataan bahwa pernikahan dalam Islam bukan 

sekadar kontrak sosial, melainkan ibadah yang memiliki nilai spiritual. Oleh karena 
itu, keislaman menjadi syarat mutlak. Tidak hanya itu, kemampuan fisik juga 

dipertimbangkan. Saksi harus memiliki pendengaran dan penglihatan yang baik agar 
dapat memahami dan menyaksikan akad secara sempurna. 

Dalam hal gender, pandangan mayoritas ulama mewajibkan bahwa kedua 

saksi harus laki-laki. Namun, beberapa mazhab lain memberikan kelonggaran. 
Mazhab Hanafi memperbolehkan kesaksian perempuan dengan syarat kehadiran 

minimal satu saksi laki-laki, sementara Mazhab Zahiri menyamakan dua saksi 

perempuan dengan satu laki-laki dalam konteks kompensasi kesaksian. 
Persoalan baru muncul ketika praktik klasik ini bertemu dengan realitas 

modern, terutama dalam konteks pernikahan virtual. Sebagian ulama kontemporer 
dalam lingkungan Syafi’iyah mulai mendiskusikan kemungkinan validitas kehadiran 

virtual para saksi. Ada yang berpendapat bahwa kehadiran secara daring dapat 
diterima selama memenuhi unsur ittishal (ketersambungan) yang sempurna, baik dari 

sisi komunikasi maupun penyampaian akad. Namun, sebagian lain tetap berpegang 

teguh pada keharusan kehadiran fisik, sebagaimana yang dianut dalam tradisi klasik. 
Perdebatan ini menunjukkan bagaimana dinamika hukum Islam terus 

berkembang mengikuti perubahan  zaman, tanpa  meninggalkan prinsip-prinsip 
pokok yang menjadi fondasinya. 

d) Mahar 
Meski sering dianggap sebagai syarat sekunder, mahar dalam perspektif 

Syafi'iyah sebenarnya memiliki dimensi filosofis yang dalam. Imam al-Ghazali dalam 
Ihya' Ulum al-Din menjelaskan bagaimana mahar seharusnya menjadi simbol 

komitmen dan tanggung jawab, bukan sekadar transaksi material. 
Praktik di masyarakat modern justru sering mengaburkan makna ini. 

Fenomena mahar fiktif atau  mahar yang ditunda tanpa batas waktu  jelas bertentangan 
dengan semangat yang digariskan p ara fuqaha Syafi'iyah. Yang lebih memp rihatinkan 

adalah munculnya tren "mahar investasi" yang sepenuhnya materialistis dan 
kehilangan makna spiritualnya. 

e) Penghalang yang Harus Dijauhi 
Konsep mawani' (penghalang) dalam Mazhab Syafi'i sebenarnya merupakan 

sistem proteksi yang sangat canggih. Imam al-Subki dalam Tabaqat al-Syafi'iyyah al- 
Kubra menjelaskan bagaimana setiap penghalang itu dirancang untuk mencegah 

berbagai bentuk penyimpangan dalam pernikahan. 



Habiburrahman dan Sa’adah, Nikah Fasid dan Implikasinya … |138  

Yang menarik adalah pendekatan Syafi'iyah terhadap penghalang sementara 

seperti ihram. Banyak jamaah haji tidak menyadari bahwa pernikahan yang dilakukan 
saat ihram tidak sah menurut Mazhab Syafi'i. Kasus-kasus seperti ini sering muncul 

di masyarakat kita, menunjukkan perlunya sosialisasi yang lebih baik tentang aturan- 

aturan ini. 
 

Konsep Nikah Fasid perspektif hukum islam 
Dalam khazanah hukum pernikahan Islam, kesempurnaan sebuah akad nikah 

tidak hanya diukur dari terpenuhinya syarat formal, tetapi juga dari kesesuaiannya 

dengan prinsip-prinsip syariat yang menjamin keabsahan dan keberkahan 
pernikahan. Di antara berbagai bentuk penyimpangan dalam pernikahan, nikah fasid 
menempati posisi unik sebagai pernikahan yang "sakit"—secara formal memiliki 

rukun utama, tetapi mengandung cacat yang membuatnya tidak sah secara syar'i 
hingga dilakukan perbaikan. Konsep ini mencerminkan keluwesan fiqih Islam dalam 

menimbang antara menjaga kemaslahatan kelu arga dan menegakkan batasan -batasan 
hukum. 

Nikah fasid adalah pernikahan yang tidak memenuhi syarat sah yang 

diperlukan, sehingga menyebabkan pernikahan tersebut dianggap tidak sah. Dalam 
beberapa kasus, ketidaksempurnaan ini baru dapat diketahui setelah pernikahan 

berlangsung. Termasuk dalam kategori pernikahan fasid dalam mazhab syafi’i 
seperti: menikahi seseorang yang sedang ihram, menikahi perempuan yang sedang 

dalam masa iddah, menikahi p eremp uan lebih dari empat, menikahi  mantan istri yang 
tertalak tiga, menikahi p erempuan yang tidak beragama samawi, menikahi p eremp uan 

yang tidak jelas statusnya, menikahi dua perempuan yang mempunyai hubungan 

kekerabatan atau sepersusuan. 
Terdapat istilah lain yang memiliki makna serupa dengan nikah fasid, yaitu 

nikah batil. Dalam mazhab Syafi’i, nikah batil adalah pernikahan yang tidak 
memenuhi rukun pernikahan. Meskipun demikian, konsekuensi hukum dari 

keduanya hampir serupa. Pernikahan yang batal atau fasid tidak serta-merta 

dikategorikan sebagai perbuatan zina, meskipun secara hukum terdapat kesamaan, 
yaitu tidak melegalkan hubungan suami istri. Perbedaannya terletak pada hukuman 

yang diberikan, di mana zina dikenai hukuman had, sedangkan dalam kasus nikah 
fasid dan batil, hukuman tersebut tidak diterapkan. Oleh karena itu, pernikahan yang 

batal atau fasid dianalogikan dengan wat’i syubhat.6 

Dalam sistem hukum Islam, setiap bentuk pernikahan yang menyimpang dari 
ketentuan syariat pasti menimbulkan konsekuensi hukum tertentu. Nikah fasid 

sebagai salah satu bentuk pernikahan yang cacat secara syar'i menempati posisi 
khusus dalam kajian fiqih munakahat, karena meskipun mengandung unsur 

pelanggaran, statusnya tidak serta merta sama dengan pernikahan batil. 
Salah satu konsekuensi dari pengkategorian pernikahan sebagai fasid adalah 

bahwa meskipun statusnya tidak sah, pernikahan ini tetap dapat menimbulkan 
 

 

 

6 Muhammad Syauqy, “Kedudukan Anak Dalam Perkawinan Batal Karena Wali Tidak Sah Di 

Pangkalan Susu”, Journal Smart Law. Vol. 1, No. 2 (2023), 129  



Habiburrahman dan Sa’adah, Nikah Fasid dan Implikasinya … |139  

beberapa dampak hukum tertentu. Salah satunya adalah hubungan badan dalam 

nikah fasid tetap menjadi dasar dalam penetapan nasab.7 

Pernikahan yang dianggap rusak tidak memiliki konsekuensi hukum sebelum 

terjadinya hubungan intim. Artinya, ketentuan hukum yang berlaku dalam 
pernikahan yang sah tidak dapat diterapkan pada pernikahan ini. Dalam kondisi ini, 

tidak diperbolehkan adanya hubungan suami istri, tidak ada kewajiban memberikan 
mahar atau nafkah kepada istri, tidak ada kewajiban menjalani iddah, serta tidak 

terjadi hubungan mahram yang berlandaskan musaharah. Selain itu, anak yang lahir 

tidak dapat dihubungkan dengan nasab suami, dan tidak ada hak waris antara 
pasangan tersebut.8 

Meskipun hubungan badan dalam pernikahan yang tidak sah dianggap 
sebagai perbuatan maksiat, ulama Hanafi berpendapat bahwa hubungan tersebut 

tetap menimbulkan beberapa implikasi hukum, diantaranya:9 

(a) Wajib membayar mahar 
Menurut mayoritas ulama Hanafiah, kecuali Zufr, pasangan yang melakukan 

hubungan badan dalam nikah fasid wajib membayar mahar, baik mahar misli 

maupun mahar musamma, meskipun hubungan tersebut terjadi lebih dari sekali. Jika 
mahar tidak disebutkan dalam akad, maka yang berlaku adalah mahar misli. 

Kewajiban ini bukan didasarkan pada keabsahan pernikahan, melainkan karena telah 

terjadi hubungan badan antara pasangan tersebut. 
(b) Penetapan Nasab Anak 

Seorang anak tetap dapat dinasabkan kepada suami jika memang terdapat 

alasan yang mendukung hal tersebut. Langkah ini dilakukan sebagai bentuk kehati- 
hatian dalam menjaga hak anak agar tidak terjadi pengabaian terhadap hak-hak 

mereka. 

(c) Kewajiban Iddah bagi Wanita 
Wanita yang menikah dalam pernikahan fasid tetap diwajibkan menjalani 

masa iddah setelah perpisahan. Pendapat ini dianut oleh mayoritas ulama Hanafiah 
karena hubungan badan yang telah terjadi dalam pernikahan ini masih berkaitan 

dengan hak-hak dalam hubungan suami istri, yang tetap berlaku hingga pasangan 

tersebut berpisah. 
(d) Tetapnya hubungan mahram sebab musaharah. 

Seorang laki-laki diharamkan menikah dengan keluarga asli isteri maupun 
furu’nya. Begitu juga sebaliknya bagi perempuan, ia tidak diperbolehkan untuk 

dinikahi oleh asli suami dan furu’nya.10 Dengan demikian, hubungan mahram akibat 
musaharah tetap berlaku meskipun pernikahan tersebut dianggap rusak. 

Pernikahan yang rusak tidak membuat berlakunya hukum lain. Namun, 
pernikahan yang dianggap fasid tidak menimbulkan implikasi hukum lainnya. Dalam 
hal ini, istri tidak memiliki kewajiban untuk menaati suami, suami tidak berkewajiban 

memberikan nafkah, dan tidak terdapat hak waris di antara pasangan tersebut. 
 

 

7 Nurul Irfan, “Nasab dan Status Anak dalam Hukum Islam”. Jakarta: Amzah, 2015., 70 
8 Wahbah al-Zuhaily, al-Fiqh al-Islamy, jld 9. (Beirut: Dar al Fikr), 6602. 
9 Ibid, 6603 
10 Ibid, 6603-6604 



Habiburrahman dan Sa’adah, Nikah Fasid dan Implikasinya … |140  

Konsep Iddah dalam perspektif hukum islam 
Dalam kehidupan berkeluarga, Islam menetapkan berbagai aturan yang 

bertujuan menjaga keharmonisan, keadilan, dan kemaslahatan semua p ihak, termasuk 

ketika terjadi perpisahan baik karena perceraian maupun kematian. Salah satu 
ketentuan penting dalam syariat Islam terkait hal ini adalah iddah, sebuah masa 
tunggu yang memiliki makna mendalam, bukan hanya dari segi hukum, tetapi juga 

psikologis, sosial, dan moral. 
Definisi Iddah menurut Mazhab Syafi’I adalah masa tunggu seorang wanita 

untuk memastikan bahwa rahimnya bersih dari kehamilan, sebagai bentuk ibadah, 

atau sebagai masa berkabung atas meninggalnya suami.11 

Dasar mengenai ketentuan iddah ini telah termaktub dalam Al-Quran, hadis 

dan ijmak. Adanya pensyariatan iddah ini dimaksudkan guna menjaga nasab agar 
tidak bercampur demi melindungi hak kedua pasangan suami istri, anak, dan 

pasangan barunya (dalam p ernikahannya yang kedua). Karena nya selama masa iddah 
seorang perempuan tidak diperbolehkan menikah sebagai bentuk transparansi 

mengenai kondisi rahimnya. 12 Disamping itu iddah juga dimaksudkan untuk 
memberi kesempatan berfikir lagi kepada suami yang telah bercerai untuk melakukan 
perkawinan lagi dalam rangka pembinaan rumah tangga kembali setelah terputusnya 

hubungan perkawinan dengan istrinya terdahulu. 13 Dan juga sebagai bentuk 
pengabdian dan kedukaan bagi seorang wanita yang ditinggal mati oleh suaminya 

yang menjadi pelindung dan pencari nafkah, maka istri harus menjalankan kewajiban 
iddah.14 Namun, prinsip iddah bersifat ta‘abbudi (dogmatis) dan tidak sepenuhnya 

rasional. Jika iddah hanya bertujuan memastikan kebersihan rahim, maka seharusnya 
cukup dengan satu kali haid, bukan sampai tiga kali.15 

Dalam syariat Islam, iddah tidak hanya bersifat tunggal, melainkan memiliki 

ketentuan yang berbeda tergantung pada sebab berakhirnya pernikahan dan kondisi 
fisik wanita yang mengalaminya. Pembagian jenis-jenis iddah ini mencerminkan 

keadilan dan fleksibilitas hukum Islam, yang selalu mempertimbangkan keadaan 
individu dengan bijaksana. 

Iddah dapat diklasifikasikan berdasarkan dua faktor utama yakni penyebab 

berakhirnya pernikahan – apakah karena perceraian (talak) atau kematian suami 
(kematian). Dan kondisi wanita yang menjalani iddah – Apakah ia masih haid, sudah 

menopause, atau sedang hamil. 

Perbedaan aturan ini menunjukkan bahwa Islam tidak menerapkan hukum 
secara kaku, melainkan menyesuaikan dengan realita kehidupan, menjaga 

kemaslahatan semua pihak, sekaligus memastikan tidak ada hak yang terabaikan. 
Berikut penjelasan lebih rinci tentang jenis-jenis iddah dalam Islam: 

 
 

11Al-Jaziri, Al Fiqh ala al Madzhahib al Arba’ah. Jld. 4, (Beirut: Dar al Kutub al Ilmiyah), 241 
12 Yusuf, M. (2017). “Relevansi pemikiran ulama bugis dan nilai budaya bugis”. ANALISIS: Jurnal Studi 

Keislaman, 13(1), 57–78. 
13 Djamil Latif, “Aneka Hukum Perceraian Di Indonesia” (Jakarta: Ghalia Indonesia, 1985), 79 
14 Ulum, H. (2018). “Analisis Komparatif Perspektif KHI dan Fiqih Imam Syafi’i tentang Hukum Ihdad 

bagi Perempuan”. Qolamuna: Jurnal Studi Islam, 4(1), 57  –72. 
15 Syamsuddin Muhammad bin Ahmad al-Khathib al-Syarbini, Mughni al Muhtaj jld. 3, (Beirut: Dar al 

fikr ), 384 



Habiburrahman dan Sa’adah, Nikah Fasid dan Implikasinya … |141  

(a) Iddah karena perceraian 
Dalam setiap perceraian, baik yang disebabkan oleh talak, pembatalan 

pernikahan karena kecacatan, persusuan, li’an, dan lain sebagainya, iddah tetap 

berlaku asalkan telah terjadi hubungan suami-istri. Secara prinsip, iddah 
diberlakukan bagi setiap hubungan badan dalam pernikahan yang sah, pernikahan 

yang rusak (fasid), maupun hubungan yang terjadi dalam kondisi syubhat. Hal ini 
mencakup hubungan yang diizinkan maupun yang dilarang, seperti hubungan 

suami-istri saat haid atau melalui dubur. Pada intinya, setiap hubungan badan yang 
tidak berkonsekuensi hukuman had mengharuskan adanya masa iddah. Dengan 

demikian, zina tidak menimbulkan kewajiban iddah, mengingat perbuatan tersebut 
justru berakibat hukuman had.16 

Secara garis besar, iddah akibat perceraian terbagi menjadi tiga jenis: 

(i) Iddah bi al Aqra’ (Iddah dengan Quru’) 
Kata "aqra’" merupakan bentuk jamak dari "quru’", yang memiliki dua arti, 

yaitu masa suci dan masa haid. Menurut pandangan Imam Syafi’i, quru’ merujuk 

pada masa suci di antara dua haid, sehingga perempuan yang masih mengalami haid 
diwajibkan menjalani iddah sebanyak tiga kali masa suci.17 

Cara menghitung masa iddah dengan tiga kali suci tergantung pada waktu 
talak dijatuhkan. Jika suami menjatuhkan talak saat istrinya dalam keadaan suci, baik 

setelah berhubungan badan maupun tidak, maka masa iddahnya dianggap selesai 

setelah mengalami tiga kali haid. Namun, jika talak dijatuhkan saat istri sedang haid, 
maka masa iddahnya berakhir setelah mengalami haid yang keempat.18 

Selain itu, perempuan yang mengakhiri pernikahannya melalui khulu’ 
(gugatan cerai dengan tebusan dari pihak istri), fasakh (pembatalan pernikahan akibat 

murtad atau faktor lain yang membuat pernikahan tidak sah), serta li’an (saling 
bersumpah untuk tidak mengakui anak) juga diwajibkan menjalani iddah sebanyak 

tiga kali masa suci, sebagaimana perempuan yang dicerai dengan talak biasa.19 

(ii) Iddah bi Syuhur 
Masa iddah selama tiga bulan diberlakukan bagi perempuan yang belum 

pernah mengalami haid maupun yang telah mengalami menopause sebagaimana 

yang telah termaktub dalam Q.S. Al-Thalaq: 9. 
Dalam konteks ini, tiga bulan dihitung sebagai 90 hari penuh. Jika seorang 

perempuan dicerai di pertengahan bulan, misalnya pada pertengahan bulan pertama, 
maka masa iddahnya akan berakhir di pertengahan bulan keempat. Begitu pula, jika 

talak dijatuhkan pada siang atau malam hari, maka perhitungan dimulai dari waktu 
yang sama hingga masa iddahnya selesai sesuai dengan hitungan bulan.20 

 
 
 

16 al-Syarbini, Mughni al Muhtaj jld. 3, (Beirut: Dar al Fikr), 384 
17 Al-Azhari, Sulaiman bin Umar, Hasyiyah al Jamal, Jld. 4, (Beirut: Dar al Fikr), 442 
18 Fashihuddin dkk, Syarah Fathal Qarib diskursus munakahat, Cetakan I (Malang: Ma’had Al-Jami’ah Al- 

Ali UIN Maulana Malik Ibrahim), 432 
19  Nurnazli. (2017). “Relevansi Penerapan Iddah di Era Teknologi Modern”. Ijtimaiyyah: Jurnal 

Pengembangan Masarakat Islam, 10(1), 121–142. 
20 Syaikh Zakaria Al-Anshari, Asna al Mathalib, Jld. 3, (Beirut: Dar al Kutub al Islamiah), 391 



Habiburrahman dan Sa’adah, Nikah Fasid dan Implikasinya … |142  

(iii) Iddah bi al Wadh’I (Iddah dengan melahirkan) 
Iddah bi al-Wadh’i merupakan masa tunggu bagi perempuan yang sedang 

hamil, di mana iddahnya berakhir setelah ia melahirkan. Ketentuan ini berlaku baik 
bagi perempuan yang dicerai dengan talak raj’i (dapat dirujuk kembali) maupun talak 

bain (tidak dapat dirujuk). 

(b) Iddah Wafat (Masa Tunggu bagi Istri yang Ditinggal Wafat Suami) 
Seorang wanita yang ditinggal wafat oleh suaminya diwajibkan menjalani 

masa iddah selama empat bulan sepuluh hari (total 130 hari), meskipun pernikahan 

belum disertai hubungan suami istri (qobla dukhul) atau jika perempuan tersebut 
tidak sedang mengandung. Namun, apabila istri dalam keadaan hamil saat suaminya 

meninggal, maka masa iddahnya berlangsung hingga ia melahirkan, sebagaimana 

yang berlaku bagi perempuan yang dicerai dengan talak raj’i. 
Pada dasarnya, iddah wafat hanya diwajibkan bagi perempuan yang terikat 

dalam pernikahan yang sah, baik ia telah menjalani hubungan suami istri maupun 

belu m, baik masih di bawah umur (belu m baligh) maupun sudah dewasa. Jika seorang 
wanita sedang berada dalam masa iddah akibat talak raj’i dan suaminya meninggal 

dunia, maka masa iddahnya otomatis beralih menjadi iddah wafat.21 

Namun, aturan ini tidak berlaku bagi perempuan yang sedang menjalani iddah bain, 
karena dalam kondisi tersebut ikatan perkawinan telah terputus sepenuhnya. 

 

Implikasi nikah fasid terhadap Iddah 
Pernikahan fasid memiliki berbagai konsekuensi hukum, salah satunya terkait 

dengan masa iddah yang berbeda dengan pernikahan yang sah. Perbedaan ini 

bergantung pada penyebab pembatalan pernikahan fasid, yang juga menentukan 
konsekuensi hukum yang timbul. 

1) Implikasi nikah fasid terhadap Iddah karena perceraian atau fasakh 
Para ulama fikih sepakat bahwa jika telah terjadi hubungan suami istri dalam 

pernikahan fasid yang masih diperdebatkan keabsahannya—karena adanya 
perbedaan pendapat di antara para hakim terkait mazhab yang dianut—maka 

perempuan tetap diwajibkan menjalani iddah. Contohnya adalah pernikahan yang 

dilangsungkan tanpa wali atau saksi. 
Selain itu, iddah juga tetap diberlakukan dalam pernikahan yang disepakati 

batalnya secara mutlak, seperti pernikahan sesama jenis, pernikahan dengan wanita 
yang masih dalam masa iddah, menikahi wanita yang masih berstatus istri orang lain, 

atau menikah dengan mahram sendiri. Namun, terdapat pengecualian bagi individu 
yang tidak mengetahui bahwa pernikahan tersebut dilarang. Dalam kasus seperti ini, 

iddah tetap harus dijalani karena adanya dugaan yang dapat menghindarkan 
hukuman zina (had zina). 

Adapun jika seseorang sudah mengetahui larangan tersebut sebelum menikah 

menurut Imam Syafi'i dan sebagian ulama Hanafi, perempuan yang mengetahui 
bahwa pernikahannya tidak sah tidak diwajibkan menjalani iddah. Hal ini karena 

pernikahan fasid yang disadari statusnya tidak sah tidak memberikan hak terhadap 
 

21 Fashihuddin dkk, Syarah Fathal Qarib diskursus munakahat, Cetakan I (Malang: Ma’had Al-Jami’ah Al- 

Ali UIN Maulana Malik Ibrahim) hlm. 437-438 



Habiburrahman dan Sa’adah, Nikah Fasid dan Implikasinya … |143  

penetapan nasab maupun penghapusan hukuman zina, sehingga tidak ada alasan 

untuk mewajibkan iddah.22 

2) Implikasi nikah fasid terhadap Iddah karena kematian suami 
Implikasi pernikahan fasid terhadap kewajiban iddah akibat kematian suami 

telah menjadi perdebatan di kalangan fuqaha. Secara umum, mereka sepakat bahwa 

tidak ada kewajiban iddah dalam pernikahan yang telah disepakati batal. Namun, 
mereka berbeda pendapat mengenai kewajiban iddah dalam pernikahan yang status 

kebatalannya masih diperdebatkan. Terdapat dua pandangan mengenai hal ini. 
Pandangan Pertama: 

Mazhab Syafi'I, Hanafi, dan Hanbali berpendapat bahwa iddah akibat 

kematian suami tidak wajib dalam pernikahan fasid, baik yang kebatalannya 
diperdebatkan maupun yang telah disepakati. Menurut mereka, iddah karena 

kematian suami hanya berlaku dalam pernikahan yang sah. Mereka berargumen 

bahwa pernikahan yang tidak sah tidak menjadikan laki-laki tersebut sebagai suami 
yang sebenarnya. Selain itu, iddah karena kematian suami juga bertujuan untuk 

menunjukkan kesedihan dan penyesalan atas kehilangan berkah pernikahan. Namun, 
berkah tersebut hanya ada dalam pernikahan yang sah, bukan pernikahan fasid.23 

Pandangan Kedua: 
Imam Maliki memiliki pendapat yang berbeda. Beliau berpendapat bahwa 

iddah karena kematian suami tetap wajib dalam pernikahan fasid yang kebatalannya 

masih diperselisihkan. Alasannya, pernikahan semacam ini dapat menghasilkan 
penetapan nasab, sehingga kewajiban iddah berlaku sebagaimana dalam pernikahan 

yang sah.24 

Dengan demikian, perbedaan pendapat ini menunjukkan keragaman 
pandangan dalam menafsirkan hukum terkait iddah dalam konteks pernikahan fasid. 

Sebagaimana telah dipaparkan bahwa nikah fasid mempunyai pengaruh dalam 
permasalahan iddah. Jika terpisahnya pernikahan fasid itu dikarenakan perceraian 

maka dalam mazhab syafi’I mewajibkan iddah. Peneliti setuju akan hal ini 
dikarenakan pada mazhab syafi’I berprinsip bahwa hubungan yang tidak dikenai had 

maka mewajibkan adanya iddah. Pernikahan fasid tidak menyebabkan pelakunya 
dikenai had dengan demikian pernikahan fasid mewajibkan adanya iddah meski 

tujuannya hanyalah untuk memastikan kekosongan rahim bukan dalam rangka 

ta’abbudi dikarenakan iddah merupakan keistimewaan yang sejatinya hanya diberikan 

kepada pernikahan yang sah. 

Disisi lain ketika terpisahnya itu karena meninggalnya suami maka mazhab 
syafi’I berpendapat bahwa tidak ditetapkan iddah. Terkait hal ini peneliti lebih 
condong kepada mazhab maliki yang mengatakan bahwasannya iddah dikarenakan 

meninggalnya suami pada pernikahan fasid tetap diwajibkan. Hal ini dikarenakan 
meninggalnya suami pada pernikahan fasid meskipun secara syariat tidak dianggap 

sebagai suami sebenarnya secara sah, nasab anak yang dihasilkan p ada pernikahan ini 
masih ditetapkan kepada suami. 

 

22 Al Mausu’ah al Fiqhiyyah al Kuwaitiyah, Jld. 29, (Beirut: Dar al Kutub al Ilmiyah) hlm. 339 
23 An Nawawi, Raudlatu al Tholibin, Jld. 8, (Beirut: al Maktab al Islami) hlm. 399 
24 Al Dasuqi, Muhammad bin Ahmad, “Hasyiyah al Dasuqi ala al Syarhi al Kabir”, Jld. 2, (Beirut: Dar al 

Fikr), hlm. 475 



Habiburrahman dan Sa’adah, Nikah Fasid dan Implikasinya … |144  

Kesimpulan 
Berdasarkan bahasan yang telah dijelaskan, dapat disimpulkan bahwa iddah 

karena perceraian tetap berlaku dalam pernikahan fasid mekipun bukan dalam 

rangka ta’abbudi melainkan sekedar pemastian kekosongan rahim. Akan tetapi untuk 
iddah kematian suami tidak ditetapkan iddah karena dalam pernikahan fasid tidak 
dianggap suami yang sebenarnya. 

Secara keseluruhan, tulisan ini memberikan pemahaman yang lebih mendalam 

mengenai nikah fasid dan implikasinya terhadap iddah dalam perspektif Mazhab 
Syafi’i. Meskipun begitu tulisan ini masih jauh dari kata sempurna. Pemaparan dari 

penulis masih terbatas dalam perspektif satu mazhab saja, sedangkan persoalan nikah 
fasid adalah permasalahan yang kompleks yang memerlukan sudut pandang dari 

berbagai mazhab. 
Harapan selanjutnya penelitian ini tidak cukup sampai disini, melainkan terus 

berkembang dan dapat memberikan kontribusi dalam memperkaya wawasan tentang 
fenomena ini serta mendorong upaya perlindungan hukum dan sosial yang lebih baik 

bagi pasangan yang terlibat dalam pernikahan fasid. 

 

Daftar Pustaka 
Al-Anshari, Zakaria. Asna al Mathalib. Jld. 3. (Beirut: Dar al Kutub al Ilmiyah) 

Al-Auqof Al Kuwaitiyah. Al Mausu’ah al Fiqhiyyah al Kuwaitiyah. Jld 29. (Beirut: Dar al 
Kutub al Ilmiyah) 

Al-Azhari, Sulaiman bin Umar. Hasyiyah al Jamal. Jld. 4. (Beirut: Dar al Fikr) 
Al-Dasuqi, Muhammad bin Ahmad. Hasyiyah al Dasuqi ala al Syarhi al Kabir. Jld 2. 

(Beirut: Dar al Fikr) 
Al-Jaziri, Abdurrahman. Al fiqh ala al madzhahib al arba’ah. Jld. 4. (Beirut: Dar al Kutub 

al Ilmiyah) 

Al-Nawawi. Raudlatu al Tholibin. Jld. 8 (Beirut: al Maktab al Islami) 
Al-Syarbini. Mughni al Muhtaj. jld. 3. (Beirut: Dar al fikr) 
Al-Zuhaily. Wahbah, al-Fiqh al-Islamy. Jld. 9 (Beirut: Dar al fikr) 
Amir, R. R. Iddah (Tinjauan Fiqih Keluarga Muslim). Al-Mau’izhah: Jurnal Bimbingan 

Dan Penyuluhan Islam, 1(1), 2008. 
Djamil Latif. Aneka Hukum Perceraian Di Indonesia (Jakarta: Ghalia Indonesia), 1985. 
Fashihuddin dkk. Syarah Fathal Qarib diskursus munakahat, (Malang: Ma’had Al- 

Jami’ah Al-Ali UIN Maulana Malik Ibrahim). 2021. 
Hasbiyallah. Sudah Syar’ikah Muamalahmu. Yogyakarta: Salma Idea, 2014, 
Irfan, Nurul. Nasab dan Status Anak dalam Hukum Islam. Jakarta: Amzah, 2015. 

Lelah, Ariesthina. “Memahami Kedudukan Nikahul Fasid Dalam Hukum Islam”, Al 
Tafaqquh Journal of islamic law vol 2, No 1. 2021. 

Manan, Abdul. Aneka Masalah Hukum Perdata Islam di Indonesia. Jakarta: Kencana. 2017. 
Meiryana, Feity, (2018)“Tinjauan hukum islam terhadap nikah fasid dan dampaknya (Studi 

Terhadap Putusan Hakim di Pengadilan Agama Bengkulu)” QIYAS Jurnal hukum 
islam dan peradilan vol 3. No. 1 

Muhammad Syauqy.Kedudukan Anak Dalam Perkawinan Batal Karena Wali Tidak Sah Di 
Pangkalan Susu, Journal Smart Law. Vol. 1, No. 2. 2023. 



Habiburrahman dan Sa’adah, Nikah Fasid dan Implikasinya … |145  

Nurnazli. Relevansi Penerapan Iddah di Era Teknologi Modern. Ijtimaiyyah: Jurnal 
Pengembangan Masarakat Islam, 10(1). 2017. 

Suardi, Ismail dkk. “Metode Penelitian Sosial” Jogjakarta: Gawe Buku, 2019. 33 
Rahim, Abdul. “Implementasi Nikah Fasid Dan Nikah Batil (Studi Kasus Kua Kec. Cempa 

Kab. Pinrang)” Al Bayyinah vol 1, No. 1. 2017. 
Ulum, H. Analisis Komparatif Perspektif KHI dan Fiqih Imam Syafi’I tentang Hukum Ihdad 

bagi Perempuan. Qolamuna: Jurnal Studi Islam, 4(1), 2018. 
Wahyudi, M. I. Kajian kritis ketentuan waktu tunggu (Iddah) dalam RUU HMPA bidang 

perkawinan. Jurnal Hukum Dan Peradilan, 5(1). 2016. 
Yusuf, M. Relevansi pemikiran ulama bugis dan nilai budaya bugis. ANALISIS: Jurnal Studi 

Keislaman, 13(1). 2017. 


