STAIZA: Comprehensive Journal of Islamic Studies

Vol. 2, No. 2, Mei 2025, (131-145)

https://doi.oreg /10.63829 /is.v2i2mei.38
https:/ /ojs.staizmojosari.ac.id /index

e-ISSN 3063-1696

Nikah Fasid dan Implikasinya terhadap Iddah Perspektif Mazhab Syafi'i

Muhammad Habiburrahman
Universitas Al-Qolam Malang
muhammadhabiburrahman18@algolam.ac.id

Ummu Sa’adah
Universitas Al-Qolam Malang
ummusaadah@algolam.ac.id

Abstract

This research aims to understand nikah fasid (invalid marriage) and its implications for iddah
(waiting period) from the perspective of the Shafi’i school of thought. When a marriage is
declared fasid or invalid, it leads to various legal consequences, including issues related to the
status of children, mahram relationships, and one significant aspect—iddah. Iddah is a
mandatory waiting period during which a woman is prohibited from remarrying, intended to
confirm the emptiness of the womb, as an act of devotion, or as mourning for the deceased
husband. Iddah is a prescribed obligation following a valid marriage. In the case of a fasid
marriage, the implications differ, and this issue is often overlooked. This study uses a qualitative
method with a library research approach and employs descriptive-analytical analysis. The
primary data sources are Shafi’i figh books, while general figh books serve as secondary sources.
The findings show that an invalid marriage has no legal effect if no sexual intercourse has
occurred. However, if intercourse has taken place within the fasid marriage, iddah becomes
obligatory for the woman.

Keywords: Marriage, Invalid Marriage, Shafi’i school, Iddah

Abstrak

Penelitian ini bertujuan memahami nikah fasid dan implikasinya terhadap iddah
dalam perspektif Mazhab Syafii. Apabila pernikahan seseorang dinyatakan fasid atau
rusak maka akan banyak akibat hukum yang diterima seperti status anak, status
mahram, dan salah satunya adalah iddah. Iddah merupakan masa tunggu seorang
wanita yang tidak diperkenankan menikah di dalamnya untuk mengetahui
kekosongan rahim, dalam rangka ta’abbud atau berkabung atas kematian suami.
Iddah juga merupakan syariat yang wajib dijalankan ketika pernikahannya sah.
Dalam nikah fasid implikasi yang ditimbulkan tentu berbeda. Dan masalah ini cukup
jarang diperhatikan. Dalam penelitian ini, penulis menggunakan metode kualitatif
dengan jenis penilitian bersifat library research dan dengan menggunakan pendekatan

Habiburrahman dan Sa’adah, Nikah Fasid dan Implikasinya ..

. 1131


https://doi.org/10.63829/js.v3i1mei.6
https://ojs.staizmojosari.ac.id/index
mailto:muhammadhabiburrahman18@alqolam.ac.id
mailto:ummusaadah@alqolam.ac.id

deskriptif analitis. Sumber data yang digunakan penulis ialah kitab-Kitab Fiqih
Mazhab Syafi’i sebagai sumber data primer dan kitab figih secara umum sebagai data
sekunder. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pernikahan fasid tidak berdampak
pada hukum selama belum melakukan hubungan suami istri, sedangkan apabila pada
pernikahan tersebut telah melakukan hubungan suami istri maka iddah menjadi
berlaku bagi istri.

Kata kunci : Pernikahan, Nikah fasid, Mazhab Syafi’i, iddah

Pendahuluan

Agama islam telah mensyariatkan pernikahan yang menjadi dasar yang kuat
dalam rangka membumikan kebaikan, melindungi komunitas sosial, tercapainya
keharmonisan rumah tangga, menjaga etika dan regenerasi keturunan. ! Dan demi
menjaga tujuan tersebut, islam telah menetapkan syarat dan rukun yang sesuai agar
pernikahan tidak kehilangan esensinya. Akan tetapi dalam praktiknya tidak semua
pernikahan menepati semua syarat dan rukun yang telah ditetapkan. Salah satu
bentuknya adalah nikah fasid, yaitu setiap pernikahan yang rusak dikarenakan tidak
terpenuhinya syarat-syarat tertentu meskipun rukun pernikahan telah terpenuhi.

Nikah fasid memiliki status hukum yang berbeda dengan nikah yang sah.
Walaupun nikah fasid tidak dianggap sah, nikah fasid masih memiliki konsekuensi
hukum tertentu. Salah satu implikasi penting dari nikah fasid ini adalah terkait iddah
bagi perempuan. Iddah merupakan masa tunggu yang harus dijalani seorang
perempuan setelah pernikahan berakhir, baik karena perceraian atau kematian suami.
Masa iddah bagi seorang perempuan dalam pernikahan yang sah memiliki tujuan
untuk memastikan tidak adanya janin dalam rahim perempuan serta memberikan
waktu untuk refleksi dan penyesuaian diri.

Namun dalam konteks nikah fasid, dengan status hukum pernikahan yang
tidak sah menimbulkan pertanyaan mengenai kewajiban iddah bagi seorang
perempuan, mengingat iddah merupakan keistimewaan dalam suatu pernikahan
yang sah. Apakan status pernikahan yang rusak membuat iddah menjadi tidak
berlaku atau sebaliknya. Pertanyaan ini menjadi penting untuk dijawab mengingat
implikasi hukum yang signifikan, baik dari segi hak perempuan maupun tanggung
jawab suami.

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji lebih dalam konsep nikah fasid serta
implikasinya terhadap masa iddah dalam perspektif mazhab syafi'i. Dengan
memahami perbedaan antara nikah yang sah dan nikah fasid, diharapkan dapat
memberikan kejelasan hukum bagi umat Islam, khususnya dalam menghadapi kasus -
kasus pernikahan yang tidak memenuhi syarat secara sempurna. Selain itu, penelitian
ini juga diharapkan dapat menjadi referensi bagi para peneliti lain dan masyarakat
umum dalam memahami dinamika hukum Islam terkait pernikahan dan iddah.

1 Fashihuddin dkk, Syarah Fathal Qarib diskursus munakahat, Cetakan I (Malang: Ma"had Al-Jami’ah Al-
Ali UIN Maulana Malik Ibrahim), 7

Habiburrahman dan Sa’adah, Nikah Fasid dan Implikasinya ..

L1132



Feity Meiryana 2 menjelaskan akibat dari nikah fasid adalah batalnya
pernikahan. Jika pernikahan ini telah menghasilkan keturunan, maka anak yang
dilahirkan tetap memiliki status sah. Sementara itu, harta bersama tetap dianggap
sebagai milik bersama, dan jika pernikahan dibatalkan, pembagian harta dilakukan
sesuai dengan ketentuan agama masing-masing. Kajian ini hanya membahas dampak
nikah fasid secara umum, sehingga diperlukan penelitian lebih lanjut untuk
menganalisisnya secara lebih rinci.

Abdul Rahim3 menyatakan bahwa nikah fasid dan nikah batil sering terjadi
akibat kurangnya pemahaman masyarakat mengenai syarat dan rukun pernikahan.
Penelitiannya berfokus pada praktik nikah fasid dan batil di Kabupaten Cempa serta
peran Kantor Urusan Agama (KUA) dalam mengatasi masalah ini, tetapi tidak secara
spesifik membahas dampak dari nikah fasid.

Ariesthina Lelah* menjelaskan bahwa nikah fasid merupakan pernikahan yang
dianggap batal karena tidak terpenuhinya salah satu rukun atau syarat pernikahan.
Namun, penelitian ini lebih menyoroti pemahaman konsep nikah fasid secara umum
tanpa menguraikan dampaknya secara rinci.

Ketiga referensi di atas belum secara khusus membahas dampak nikah fasid
terhadap masa iddah. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk menjadikan
aspek tersebut sebagai objek kajian utama.

Dengan latar belakang ini, penelitian ini diharapkan dapat memberikan
wawasan lebih mendalam serta berkontribusi dalam mengatasi tantangan yang
berkaitan dengan nikah fasid dan iddah dalam komunitas Muslim. Melalui studi ini,
diharapkan muncul perspektif baru yang dapat memperkaya pemahaman kita
tentang hukum keluarga Islam.

Metode Penelitian

Penelitian ini berjenis kualitatif, yang berarti penelitian tentang riset yang
bersifat deskriptif dan cenderung menggunakan analisis. Proses dan makna lebih
ditampilkan. Landasan teori digunakan sebagai pemandu agar fokus penelitian sesuai
dengan fakta di lapangan.5 Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah
pendekatan normatif, yang mengkaji permasalahan dari aspek hukum formal atau
normatifnya. Pendekatan ini menitikberatkan pada analisis hukum terkait aspek halal
dan haram, serta perizinan atau larangan dalam konteks hukum Islam. Penelitian ini

2 Meiryana, Feity, “Tinjauan Hukum Islam Terhadap Nikah Fasid Dan Dampaknya (Studi Terhadap
Putusan Hakim Di Pengadilan Agama Bengkulu)” QIYAS Jurnal Hukum Islam Dan Peradilan Vol 3. No.
1 (April 2018): https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/QIYAS/article/view/963/810
diakses pada 4 Februari 2025
3 Rahim, Abdul, “Implementasi Nikah Fasid Dan Nikah Batil (Studi Kasus Kua Kec. Cempa Kab.
Pinrang)” Al Bayyinah vol 1, No. 1 (2017), https:/ /jurnal.iain-
bone.ac.id/index.php/albayyinah/article/view/12/9 Diakses pada 4 Februari 2025
4 Lelah, Ariesthina, “Memahami Kedudukan Nikahul Fasid Dalam Hukum Islam”, Al Tafagquh Journal
of Islamic Law Vol 2, No 1 (2021)
https:/ /jurnal.fai.umi.ac.id/index.php/tafagquh/article/view/76/60 Diakses pada 4 Februari
2025
5 Suardi, Ismail. “Metode Penelitian Sosial”( Jogjakarta: Gawe Buku, 2019), 33

Habiburrahman dan Sa’adah, Nikah Fasid dan Implikasinya ..

. 1133


https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/QIYAS/article/view/963/810
https://jurnal.iain-bone.ac.id/index.php/albayyinah/article/view/12/9
https://jurnal.iain-bone.ac.id/index.php/albayyinah/article/view/12/9
https://jurnal.fai.umi.ac.id/index.php/tafaqquh/article/view/76/60

menggunakan Kitab Figih Mazhab Syafi'l sebagai data primer dan kitab figih secara
umum sebagai data sekunder.

Hasil dan Pembahasan
Konsep Pernikahan menurut Mazhab Syafii

Pernikahan merupakan salah satu institusi terpenting dalam Islam yang tidak
hanya mengatur hubungan antara dua insan, tetapi juga menjadi pondasi bagi
terbentuknya keluarga yang harmonis dan teratur. Melalui pernikahan, hubungan
antara laki-laki dan perempuan menjadi sah secara syar'i, sehingga hak dan kewajiban
masing-masing pihak terlindungi oleh hukum Islam. Pemahaman mengenai definisi
pernikahan menjadi sangat penting sebagai landasan dalam memahami berbagai
aspek hukum dan etika yang terkait dengan akad ini.

Secara bahasa (etimologi), kata “nikah” berasal dari bahasa Arab 84! (an-
nikah) yang berarti “berkumpul”, “bersatu”, atau juga diartikan sebagai “akad”.
Dalam beberapa literatur klasik, nikah juga bermakna “persetubuhan” atau
“hubungan badan”, namun dalam konteks hukum Islam, makna yang lebih dominan
adalah “akad” atau perjanjian. Secara istilah (terminologi), para ulama
mendefinisikan pernikahan sebagai sebuah akad yang memberikan kehalalan
hubungan antara laki-laki dan perempuan, serta menimbulkan hak dan kewajiban di
antara keduanya sebagai suami istri.

Sebelum memasuki pembahasan mendetail tentang rukun pernikahan, penting
untuk dipahami bahwa dalam Mazhab Syafi'i, rukun nikah merupakan pilar-pilar
fundamental yang menentukan sah atau tidaknya sebuah pernikahan. Tanpa
terpenuhinya salah satu dari rukun-rukun ini, pernikahan dianggap tidak sah secara
syari. Rukun-rukun ini bukan sekadar formalitas belaka, melainkan mengandung
hikmah dan tujuan-tujuan mulia yang menjamin keberlangsungan rumah tangga
yang sakinah mawaddah wa rahmah.

1) Rukun pernikahan

Pembahasan rukun nikah dalam Mazhab Syafii mencerminkan kekhasan
metodologi fikih Syafi'iyah yang sangat menekankan pada aspek formal-prosedural
tanpa mengabaikan esensi dan tujuan pernikahan itu sendiri. Dalam bagian ini, kita
akan mengkaji secara mendalam empat rukun utama pernikahan beserta berbagai
nuansa dan ketentuan yang menyertainya.

Dalam Mazhab Syafi'i, pernikahan yang sah harus terdiri dari empat pilar
utama yang bersifat fundamental.

a) Ijab Qabul

Shighat al-akad yang mencakup ijab dari wali dan qabul dari mempelai pria.
Proses ini tidak sekadar formalitas, melainkan mengandung makna sakral dimana
wali perempuan secara eksplisit menyatakan penyerahan tanggung jawab perwalian
dengan lafal seperti "Aku nikahkan engkau dengan putriku" dan direspons dengan
penerimaan jelas dari calon suami. Uniknya, Mazhab Syafi'i menerima penggunaan
bahasa kinayah (kiasan) asalkan disertai niat yang jelas, seperti ungkapan "Aku
serahkan putriku untuk menjadi istrimu".

b) Suami dan Istri

Habiburrahman dan Sa’adah, Nikah Fasid dan Implikasinya ..

. 134



Kedua belah pihak yang berakad. Calon suami harus memenuhi kriteria
khusus: beragama Islam (kecuali jika menikahi ahli kitab), tidak termasuk dalam
kategori mahram, dan tidak sedang dalam keadaan ihram. Sementara calon istri harus
benar-benar berada dalam kategori perempuan yang halal dinikahi, termasuk
statusnya yang tidak sedang dalam masa iddah dari pernikahan sebelumnya.

C) Wali

Konsep perwalian dalam Mazhab Syafi'i memiliki kekhasan tersendiri. Sistem
hierarkis yang ketat menentukan bahwa ayah kandung memiliki prioritas utama
sebagai wali, diikuti oleh kakek dari pihak ayah, kemudian saudara laki-laki seayah-
seibu, dan seterusnya. Mekanisme ini mencerminkan prinsip perlindungan terhadap
perempuan dimana hakim baru dapat mengambil alih perwalian jika terjadi
penyalahgunaan wewenang oleh wali yang berhak (adhal).

d) Saksi

Aspek kesaksian juga mendapat perhatian khusus. Dua saksi laki-laki yang
memenuhi syarat 'adl (adil) harus hadir secara fisik dan menyaksikan seluruh proses
akad. Kriteria keadilan ini tidak hanya sebatas pada ketiadaan dosa besar, tetapi juga
mencakup konsistensi dalam menjauhi dosa kecil. Dalam praktik kontemporer, hal ini
menimbulkan diskusi menarik tentang validitas saksi dalam pernikahan virtual.

2) Syarat pernikahan

Setelah memahami rukun-rukun pokok pernikahan, pembahasan kemudian
berlanjut kepada syarat-syarat sah nikah yang melengkapi dan menyempurnakan
rukun-rukun tersebut. Jika rukun merupakan unsur-unsur inti yang harus ada, maka
syarat-syarat ini berfungsi sebagai rambu-rambu yang menjamin validitas
pelaksanaan setiap rukun.

Mazhab Syafi'i dikenal sangat teliti dalam merumuskan berbagai syarat sah ini,
yang mencerminkan kehati-hatian dalam menetapkan hukum pernikahan. Syarat-
syarat ini mencakup berbagai aspek, mulai dari subjek akad, tata cara pelaksanaan,
hingga berbagai ketentuan pendukung lainnya. Pemahaman yang komprehensif
tentang syarat-syarat ini sangat penting, terutama dalam menyikapi berbagai
problematika pernikahan kontemporer yang semakin kompleks.

Berikut syarat-syarat yang harus dipenuhi sebelum berlangsungnya pernikahan:
a) Calon Suami atau istri

Dalam syariat Islam, terdapat beberapa syarat yang harus dipenuhi untuk
mewujudkan pernikahan yang sah. Pertama, kesamaan agama merupakan syarat
mutlak yang harus dipenuhi oleh kedua calon mempelai. Keduanya wajib beragama
Islam, karena hal ini menjadi dasar sahnya ikatan pernikahan menurut ajaran Islam.
Tanpa kesamaan agama, akad nikah tidak dapat dilangsungkan sesuai ketentuan
syariat.

Kedua, kejelasan identitas menjadi aspek penting dalam pernikahan. Baik calon
suami maupun istri harus memiliki identitas yang jelas dan dapat diverifikasi.
Identitas tersebut mencakup nama, status, jenis kelamin, serta atribut lain yang
melekat pada diri masing-masing. Dalam proses menuju pernikahan, peminangan
(khitbah) menjadi tahapan awal yang berfungsi sebagai sarana untuk saling mengenal
lebih dalam antara kedua belah pihak. Tujuannya adalah untuk menghindari
kesalahpahaman atau konflik yang mungkin timbul di kemudian hari.

Habiburrahman dan Sa’adah, Nikah Fasid dan Implikasinya ..

. 1135



Ketiga, pernikahan harus didasarkan pada kesepakatan dari kedua pihak.
Persetujuan ini mencakup kerelaan calon mempelai pria dan wanita, serta persetujuan
terhadap wali yang akan menikahkan mereka. Dalam hal ini, ulama fikih memiliki
perbedaan pendapat mengenai bentuk persetujuan yang dimaksud. Sebagian ulama
mensyaratkan persetujuan secara eksplisit, sementara yang lain membolehkan
persetujuan yang bersifat implisit selama tidak ada penolakan yang nyata.
Kesepakatan ini menunjukkan pentingnya ridha dari kedua belah pihak sebagai
landasan pernikahan yang sah dan harmonis.

b) Wali

Dalam hukum pernikahan Islam, wali memegang peran penting dalam
keabsahan akad nikah, terutama bagi mempelai wanita. Oleh karena itu, terdapat
sejumlah syarat yang harus dipenuhi oleh seseorang agar dapat menjadi wali nikah
yang sah menurut syariat.

Pertama, wali harus merupakan seorang muslim yang merdeka secara hukum.
Seorang budak tidak memenuhi syarat karena keterbatasan status hukumnya. Selain
itu, mayoritas ulama juga menetapkan bahwa wali harus berjenis kelamin laki -laki,
sebagaimana disebutkan dalam hadis riwayat Abu Hurairah. Meski demikian,
mazhab Hanafi dan Syiah Imamiyah memberikan pandangan berbeda dengan
memperbolehkan perempuan dewasa dan berakal sehat untuk menjadi wali bagi
dirinya sendiri atau orang lain.

Syarat berikutnya adalah kedewasaan dan kesehatan mental. Wali wajib sudah
baligh dan tidak mengalami gangguan jiwa. Orang yang belum dewasa atau tidak
sehat secara mental dianggap belum mampu menjalankan tanggung jawab perwalian.
Selain itu, wali juga tidak boleh dalam keadaan ihram, baik untuk haji maupun umrah,
sebagaimana dilarang dalam hadis yang diriwayatkan dari Usman melalui Abu
Muslim.

Wali juga harus memiliki kapasitas hukum penuh. Artinya, orang yang berada
dalam pengampuan (mahjur 'alaih) tidak sah menjadi wali karena dianggap tidak
mampu mengambil keputusan hukum. Di samping itu, sifat adil menjadi salah satu
syarat utama. Wali harus bebas dari dosa besar, tidak terbiasa melakukan dosa kecil,
serta memiliki akhlak yang baik.

Akhirnya, wali harus memiliki kesehatan kognitif yang baik. Seseorang yang
mengalami gangguan ingatan atau kondisi mental seperti pikun tidak layak menjadi
wali karena dikhawatirkan tidak mampu membuat pertimbangan yang bijak. Semua
syarat ini menunjukkan bahwa peran wali dalam pernikahan tidak bisa diberikan
sembarangan, melainkan harus dipenuhi oleh individu yang secara agama, hukum,
dan moral dinilai layak.

C) Saksi
Dalam Mazhab Syafi’i, kriteria saksi dalam pernikahan mencerminkan standar
yang sangat tinggi, tidak hanya dari aspek kehadiran fisik, tetapi juga dari segi
kualitas moral dan spiritual. Kehadiran saksi bukanlah formalitas semata, melainkan
bagian dari kesempurnaan dan keabsahanakad nikah yang memiliki dimensiibadah.

Salah satu syarat utama adalah jumlah dan kualifikasi saksi. Mayoritas ulama

mewajibkan kehadiran minimal dua orang saksi laki-laki dalam prosesi akad nikah.
Ketentuan ini bersandar pada dalil-dalil syar’i yang kuat dan telah menjadi konsensus

Habiburrahman dan Sa’adah, Nikah Fasid dan Implikasinya ..

. 1136



dalam Mazhab Syafii. Sementara itu, mazhab Hanafi memberikan kelonggaran
dengan memperbolehkan komposisi satu laki-laki dan dua perempuan, berdasarkan
analogi dari sistem kesaksian dalam muamalah maliyah (urusan keuangan).

Selain jumlah, status kemerdekaan para saksi juga menjadi syarat yang harus
dipenuhi. Saksi wajib merupakan orang yang merdeka (bukan budak), agar memiliki
kapasitas hukum penuh dalam memberikan kesaksian. Di samping itu, integritas
moral juga menjadi sorotan penting. Saksi harus terbebas dari dosa besar, tidak
terbiasa melakukan dosa kecil, serta menjaga muru’ah atau kehormatan diri dalam
kehidupan sehari-hari.

Dalam aspek keagamaan, hanya Muslim yang sah menjadi saksi dalam akad
nikah. Hal ini didasarkan pada kenyataan bahwa pernikahan dalam Islam bukan
sekadar kontrak sosial, melainkan ibadah yang memiliki nilai spiritual. Oleh karena
itu, keislaman menjadi syarat mutlak. Tidak hanya itu, kemampuan fisik juga
dipertimbangkan. Saksi harus memiliki pendengaran dan penglihatan yang baik agar
dapat memahami dan menyaksikan akad secara sempurna.

Dalam hal gender, pandangan mayoritas ulama mewajibkan bahwa kedua
saksi harus laki-laki. Namun, beberapa mazhab lain memberikan kelonggaran.
Mazhab Hanafi memperbolehkan kesaksian perempuan dengan syarat kehadiran
minimal satu saksi laki-laki, sementara Mazhab Zahiri menyamakan dua saksi
perempuan dengan satu laki-laki dalam konteks kompensasi kesaksian.

Persoalan baru muncul ketika praktik klasik ini bertemu dengan realitas
modern, terutama dalam konteks pernikahan virtual. Sebagian ulama kontemporer
dalam lingkungan Syafi'iyah mulai mendiskusikankemungkinanvaliditas kehadiran
virtual para saksi. Ada yang berpendapat bahwa kehadiran secara daring dapat
diterima selama memenuhi unsur ittishal (ketersambungan) yang sempurna, baik dari
sisi komunikasi maupun penyampaian akad. Namun, sebagian lain tetap berpegang
teguh pada keharusan kehadiran fisik, sebagaimana yang dianut dalam tradisi klasik.
Perdebatan ini menunjukkan bagaimana dinamika hukum Islam terus
berkembang mengikuti perubahan zaman, tanpa meninggalkan prinsip-prinsip
pokok yang menjadi fondasinya.
d) Mahar

Meski sering dianggap sebagai syarat sekunder, mahar dalam perspektif
Syafi'iyah sebenarnya memiliki dimensi filosofis yang dalam. Imam al-Ghazali dalam
Ihya' Ulum al-Din menjelaskan bagaimana mahar seharusnya menjadi simbol
komitmen dan tanggung jawab, bukan sekadar transaksi material.

Praktik di masyarakat modern justru sering mengaburkan makna ini.
Fenomena mahar fiktif atau mahar yang ditunda tanpa batas waktu jelas bertentangan
dengan semangat yang digariskan para fuqaha Syafi'iyah. Yang lebih memprihatinkan
adalah munculnya tren "mahar investasi" yang sepenuhnya materialistis dan
kehilangan makna spiritualnya.

e) Penghalang yang Harus Dijauhi

Konsep mawani' (penghalang) dalam Mazhab Syafi'i sebenarnya merupakan
sistem proteksi yang sangat canggih. Imam al-Subki dalam Tabaqat al-Syafi'iyyah al-
Kubra menjelaskan bagaimana setiap penghalang itu dirancang untuk mencegah
berbagai bentuk penyimpangan dalam pernikahan.

Habiburrahman dan Sa’adah, Nikah Fasid dan Implikasinya ..

. 1137



Yang menarik adalah pendekatan Syafi'iyah terhadap penghalang sementara
seperti ihram. Banyak jamaah haji tidak menyadari bahwa pernikahan yang dilakukan
saat ihram tidak sah menurut Mazhab Syafi'i. Kasus-kasus seperti ini sering muncul
di masyarakat kita, menunjukkan perlunya sosialisasi yang lebih baik tentang aturan-
aturan ini.

Konsep Nikah Fasid perspektif hukum islam

Dalam khazanah hukum pernikahan Islam, kesempurnaan sebuah akad nikah
tidak hanya diukur dari terpenuhinya syarat formal, tetapi juga dari kesesuaiannya
dengan prinsip-prinsip syariat yang menjamin keabsahan dan keberkahan
pernikahan. Di antara berbagai bentuk penyimpangan dalam pernikahan, nikah fasid
menempati posisi unik sebagai pernikahan yang "sakit" —secara formal memiliki
rukun utama, tetapi mengandung cacat yang membuatnya tidak sah secara syar'i
hingga dilakukan perbaikan. Konsep ini mencerminkan keluwesan fiqih Islam dalam
menimbang antara menjaga kemaslahatan keluarga dan menegakkan batasan-batasan
hukum.

Nikah fasid adalah pernikahan yang tidak memenuhi syarat sah yang
diperlukan, sehingga menyebabkan pernikahan tersebut dianggap tidak sah. Dalam
beberapa kasus, ketidaksempurnaan ini baru dapat diketahui setelah pernikahan
berlangsung. Termasuk dalam kategori pernikahan fasid dalam mazhab syafi’i
seperti: menikahi seseorang yang sedang ihram, menikahi perempuan yang sedang
dalam masa iddah, menikahi perempuan lebih dari empat, menikahi mantan istri yang
tertalak tiga, menikahi perempuan yang tidak beragama samawi, menikahi perempuan
yang tidak jelas statusnya, menikahi dua perempuan yang mempunyai hubungan
kekerabatan atau sepersusuan.

Terdapat istilah lain yang memiliki makna serupa dengan nikah fasid, yaitu
nikah batil. Dalam mazhab Syafi’i, nikah batil adalah pernikahan yang tidak
memenuhi rukun pernikahan. Meskipun demikian, konsekuensi hukum dari
keduanya hampir serupa. Pernikahan yang batal atau fasid tidak serta-merta
dikategorikan sebagai perbuatan zina, meskipun secara hukum terdapat kesamaan,
yaitu tidak melegalkan hubungan suami istri. Perbedaannya terletak pada hukuman
yang diberikan, di mana zina dikenai hukuman had, sedangkan dalam kasus nikah
fasid dan batil, hukuman tersebut tidak diterapkan. Oleh karena itu, pernikahan yang
batal atau fasid dianalogikan dengan wat’i syubhat.¢

Dalam sistem hukum Islam, setiap bentuk pernikahan yang menyimpang dari
ketentuan syariat pasti menimbulkan konsekuensi hukum tertentu. Nikah fasid
sebagai salah satu bentuk pernikahan yang cacat secara syar'i menempati posisi
khusus dalam kajian figih munakahat, karena meskipun mengandung unsur
pelanggaran, statusnya tidak serta merta sama dengan pernikahan batil.

Salah satu konsekuensi dari pengkategorian pernikahan sebagai fasid adalah
bahwa meskipun statusnya tidak sah, pernikahan ini tetap dapat menimbulkan

6 Muhammad Syauqy, “Kedudukan Anak Dalam Perkawinan Batal Karena Wali Tidak Sah Di
Pangkalan Susu”, Journal Smart Law. Vol. 1, No. 2 (2023), 129

Habiburrahman dan Sa’adah, Nikah Fasid dan Implikasinya ..

. 1138



beberapa dampak hukum tertentu. Salah satunya adalah hubungan badan dalam
nikah fasid tetap menjadi dasar dalam penetapan nasab.”

Pernikahan yang dianggap rusak tidak memiliki konsekuensi hukum sebelum
terjadinya hubungan intim. Artinya, ketentuan hukum yang berlaku dalam
pernikahan yang sah tidak dapat diterapkan pada pernikahan ini. Dalam kondisi ini,
tidak diperbolehkan adanya hubungan suami istri, tidak ada kewajiban memberikan
mahar atau nafkah kepada istri, tidak ada kewajiban menjalani iddah, serta tidak
terjadi hubungan mahram yang berlandaskan musaharah. Selain itu, anak yang lahir
tidak dapat dihubungkan dengan nasab suami, dan tidak ada hak waris antara
pasangan tersebut.8

Meskipun hubungan badan dalam pernikahan yang tidak sah dianggap
sebagai perbuatan maksiat, ulama Hanafi berpendapat bahwa hubungan tersebut
tetap menimbulkan beberapa implikasi hukum, diantaranya:®
(@@  Wajib membayar mahar

Menurut mayoritas ulama Hanafiah, kecuali Zufr, pasangan yang melakukan
hubungan badan dalam nikah fasid wajib membayar mahar, baik mahar misli
maupun mahar musamma, meskipun hubungan tersebut terjadi lebih dari sekali. Jika
mahar tidak disebutkan dalam akad, maka yang berlaku adalah mahar misli.
Kewajiban ini bukan didasarkan pada keabsahan pernikahan, melainkan karena telah
terjadi hubungan badan antara pasangan tersebut.

(b)  Penetapan Nasab Anak

Seorang anak tetap dapat dinasabkan kepada suami jika memang terdapat
alasan yang mendukung hal tersebut. Langkah ini dilakukan sebagai bentuk kehati-
hatian dalam menjaga hak anak agar tidak terjadi pengabaian terhadap hak-hak
mereka.

(0  Kewajiban Iddah bagi Wanita

Wanita yang menikah dalam pernikahan fasid tetap diwajibkan menjalani
masa iddah setelah perpisahan. Pendapat ini dianut oleh mayoritas ulama Hanafiah
karena hubungan badan yang telah terjadi dalam pernikahan ini masih berkaitan
dengan hak-hak dalam hubungan suami istri, yang tetap berlaku hingga pasangan
tersebut berpisah.

(d)  Tetapnya hubungan mahram sebab musaharah.

Seorang laki-laki diharamkan menikah dengan keluarga asli isteri maupun
furu’nya. Begitu juga sebaliknya bagi perempuan, ia tidak diperbolehkan untuk
dinikahi oleh asli suami dan furu'nya.l® Dengan demikian, hubungan mahram akibat
musaharah tetap berlaku meskipun pernikahan tersebut dianggap rusak.

Pernikahan yang rusak tidak membuat berlakunya hukum lain. Namun,
pernikahan yang dianggap fasid tidak menimbulkan implikasi hukum lainnya. Dalam
hal ini, istri tidak memiliki kewajiban untuk menaati suami, suami tidak berkewajiban
memberikan nafkah, dan tidak terdapat hak waris di antara pasangan tersebut.

7 Nurul Irfan, “Nasab dan Status Anak dalam Hukum Islam”. Jakarta: Amzah, 2015.,70
8 Wahbah al-Zuhaily, al-Figh al-Islamy, jld 9. (Beirut: Dar al Fikr), 6602.

9 Ibid, 6603

10 Jbid, 6603-6604

Habiburrahman dan Sa’adah, Nikah Fasid dan Implikasinya ..

. 1139



Konsep Iddah dalam perspektif hukum islam

Dalam kehidupan berkeluarga, Islam menetapkan berbagai aturan yang
bertujuan menjaga keharmonisan, keadilan, dan kemaslahatan semua pihak, termasuk
ketika terjadi perpisahan baik karena perceraian maupun kematian. Salah satu
ketentuan penting dalam syariat Islam terkait hal ini adalah iddah, sebuah masa
tunggu yang memiliki makna mendalam, bukan hanya dari segi hukum, tetapi juga
psikologis, sosial, dan moral.

Definisi Iddah menurut Mazhab Syafi’'l adalah masa tunggu seorang wanita
untuk memastikan bahwa rahimnya bersih dari kehamilan, sebagai bentuk ibadah,
atau sebagai masa berkabung atas meninggalnya suami.!

Dasar mengenai ketentuan iddah ini telah termaktub dalam Al-Quran, hadis
dan ijmak. Adanya pensyariatan iddah ini dimaksudkan guna menjaga nasab agar
tidak bercampur demi melindungi hak kedua pasangan suami istri, anak, dan
pasangan barunya (dalam pernikahannya yang kedua). Karenanya selama masa iddah
seorang perempuan tidak diperbolehkan menikah sebagai bentuk transparansi
mengenai kondisi rahimnya. 12 Disamping itu iddah juga dimaksudkan untuk
memberi kesempatan berfikir lagi kepada suami yang telah bercerai untuk melakukan
perkawinan lagi dalam rangka pembinaan rumah tangga kembali setelah terputusnya
hubungan perkawinan dengan istrinya terdahulu. 3 Dan juga sebagai bentuk
pengabdian dan kedukaan bagi seorang wanita yang ditinggal mati oleh suaminya
yang menjadi pelindung dan pencari nafkah, maka istri harus menjalankan kewajiban
iddah.14 Namun, prinsip iddah bersifat ta’abbudi (dogmatis) dan tidak sepenuhnya
rasional. Jika iddah hanya bertujuan memastikan kebersihan rahim, maka seharusnya
cukup dengan satu kali haid, bukan sampai tiga kali.15

Dalam syariat Islam, iddah tidak hanya bersifat tunggal, melainkan memiliki
ketentuan yang berbeda tergantung pada sebab berakhirnya pernikahan dan kondisi
fisik wanita yang mengalaminya. Pembagian jenis-jenis iddah ini mencerminkan
keadilan dan fleksibilitas hukum Islam, yang selalu mempertimbangkan keadaan
individu dengan bijaksana.

Iddah dapat diklasifikasikan berdasarkan dua faktor utama yakni penyebab
berakhirnya pernikahan - apakah karena perceraian (talak) atau kematian suami
(kematian). Dan kondisi wanita yang menjalani iddah - Apakah ia masih haid, sudah
menopause, atau sedang hamil.

Perbedaan aturan ini menunjukkan bahwa Islam tidak menerapkan hukum
secara kaku, melainkan menyesuaikan dengan realita kehidupan, menjaga
kemaslahatan semua pihak, sekaligus memastikan tidak ada hak yang terabaikan.
Berikut penjelasan lebih rinci tentang jenis-jenis iddah dalam Islam:

11Al-Jaziri, Al Figh ala al Madzhahib al Arba’ah. ]J1d. 4, (Beirut: Dar al Kutub al llmiyah), 241

12 Yusuf, M. (2017). “Relevansi pemikiran ulama bugis dan nilai budaya bugis”. ANALISIS: Jurnal Studi
Keislaman, 13(1), 57-78.

13 Djamil Latif, “Aneka Hukum Perceraian Di Indonesia” (Jakarta: Ghalia Indonesia, 1985), 79

14 Ulum, H. (2018).” Analisis Komparatif Perspektif KHI dan Figih Imam Syafi’i tentang Hukum Ihdad
bagi Perempuan”. Qolamuna: Jurnal Studi Islam, 4(1), 57 -72.

15 Syamsuddin Muhammad bin Ahmad al-Khathib al-Syarbini, Mughni al Muhtaj jld. 3, (Beirut: Dar al
fikr ), 384

Habiburrahman dan Sa’adah, Nikah Fasid dan Implikasinya ... |140



(@)  Iddah karena perceraian

Dalam setiap perceraian, baik yang disebabkan oleh talak, pembatalan
pernikahan karena kecacatan, persusuan, li'an, dan lain sebagainya, iddah tetap
berlaku asalkan telah terjadi hubungan suami-istri. Secara prinsip, iddah
diberlakukan bagi setiap hubungan badan dalam pernikahan yang sah, pernikahan
yang rusak (fasid), maupun hubungan yang terjadi dalam kondisi syubhat. Hal ini
mencakup hubungan yang diizinkan maupun yang dilarang, seperti hubungan
suami-istri saat haid atau melalui dubur. Pada intinya, setiap hubungan badan yang
tidak berkonsekuensi hukuman had mengharuskan adanya masa iddah. Dengan
demikian, zina tidak menimbulkan kewajiban iddah, mengingat perbuatan tersebut
justru berakibat hukuman had.16
Secara garis besar, iddah akibat perceraian terbagi menjadi tiga jenis:

@) Iddah bi al Aqra’ (Iddah dengan Quru’)

Kata "aqra™ merupakan bentuk jamak dari "quru™, yang memiliki dua arti,
yaitu masa suci dan masa haid. Menurut pandangan Imam Syafi’i, quru” merujuk
pada masa suci di antara dua haid, sehingga perempuan yang masih mengalami haid
diwajibkan menjalani iddah sebanyak tiga kali masa suci.1”

Cara menghitung masa iddah dengan tiga kali suci tergantung pada waktu
talak dijatuhkan. Jika suami menjatuhkan talak saat istrinya dalam keadaan suci, baik
setelah berhubungan badan maupun tidak, maka masa iddahnya dianggap selesai
setelah mengalami tiga kali haid. Namun, jika talak dijatuhkan saat istri sedang haid,
maka masa iddahnya berakhir setelah mengalami haid yang keempat.8

Selain itu, perempuan yang mengakhiri pernikahannya melalui khulu’
(gugatan cerai dengan tebusan dari pihak istri), fasakh (pembatalan pernikahan akibat
murtad atau faktor lain yang membuat pernikahan tidak sah), serta li'an (saling
bersumpah untuk tidak mengakui anak) juga diwajibkan menjalani iddah sebanyak
tiga kali masa suci, sebagaimana perempuan yang dicerai dengan talak biasa.1
(ii)  Iddah bi Syuhur

Masa iddah selama tiga bulan diberlakukan bagi perempuan yang belum
pernah mengalami haid maupun yang telah mengalami menopause sebagaimana
yang telah termaktub dalam Q.S. Al-Thalag: 9.

Dalam konteks ini, tiga bulan dihitung sebagai 90 hari penuh. Jika seorang
perempuan dicerai di pertengahan bulan, misalnya pada pertengahan bulan pertama,
maka masa iddahnya akan berakhir di pertengahan bulan keempat. Begitu pula, jika
talak dijatuhkan pada siang atau malam hari, maka perhitungan dimulai dari waktu
yang sama hingga masa iddahnya selesai sesuai dengan hitungan bulan.20

16 al-Syarbini, Mughni al Muhtaj jld. 3, (Beirut: Dar al Fikr), 384

17 Al-Azhari, Sulaiman bin Umar, Hasyiyah al Jamal, JId. 4, (Beirut: Dar al Fikr), 442

18 Fashihuddin dkk, Syarah Fathal Qarib diskursus munakahat, Cetakan I (Malang: Ma’had Al-Jami’ah Al-
Ali UIN Maulana Malik Ibrahim), 432

19 Nurnazli. (2017). “Relevansi Penerapan Iddah di Era Teknologi Modern”. Ijtimaiyyah: Jurnal
Pengembangan Masarakat Islam, 10(1), 121-142.

20 Syaikh Zakaria Al-Anshari, Asna al Mathalib, Jld. 3, (Beirut: Dar al Kutub al Islamiah), 391

Habiburrahman dan Sa’adah, Nikah Fasid dan Implikasinya ..

. 1141



@iii) Iddah bial Wadh'l (Iddah dengan melahirkan)

Iddah bi al-Wadh'i merupakan masa tunggu bagi perempuan yang sedang
hamil, di mana iddahnya berakhir setelah ia melahirkan. Ketentuan ini berlaku baik
bagi perempuan yang dicerai dengan talak raji (dapat dirujuk kembali) maupun talak
bain (tidak dapat dirujuk).

(b)  Iddah Wafat (Masa Tunggu bagi Istri yang Ditinggal Wafat Suami)

Seorang wanita yang ditinggal wafat oleh suaminya diwajibkan menjalani
masa iddah selama empat bulan sepuluh hari (total 130 hari), meskipun pernikahan
belum disertai hubungan suami istri (qobla dukhul) atau jika perempuan tersebut
tidak sedang mengandung. Namun, apabila istri dalam keadaan hamil saat suaminya
meninggal, maka masa iddahnya berlangsung hingga ia melahirkan, sebagaimana
yang berlaku bagi perempuan yang dicerai dengan talak raj'i.

Pada dasarnya, iddah wafat hanya diwajibkan bagi perempuan yang terikat
dalam pernikahan yang sah, baik ia telah menjalani hubungan suami istri maupun
belum, baik masih di bawah umur (belum baligh) maupun sudah dewasa. Jika seorang
wanita sedang berada dalam masa iddah akibat talak raj'i dan suaminya meninggal
dunia, maka masa iddahnya otomatis beralih menjadi iddah wafat.2!

Namun, aturan ini tidak berlaku bagi perempuan yang sedang menjalani iddah bain,
karena dalam kondisi tersebut ikatan perkawinan telah terputus sepenuhnya.

Implikasi nikah fasid terhadap Iddah

Pernikahan fasid memiliki berbagai konsekuensi hukum, salah satunya terkait
dengan masa iddah yang berbeda dengan pernikahan yang sah. Perbedaan ini
bergantung pada penyebab pembatalan pernikahan fasid, yang juga menentukan
konsekuensi hukum yang timbul.

1) Implikasinikah fasid terhadap Iddah karena perceraian atau fasakh

Para ulama fikih sepakat bahwa jika telah terjadi hubungan suami istri dalam
pernikahan fasid yang masih diperdebatkan keabsahannya —karena adanya
perbedaan pendapat di antara para hakim terkait mazhab yang dianut—maka
perempuan tetap diwajibkan menjalani iddah. Contohnya adalah pernikahan yang
dilangsungkan tanpa wali atau saksi.

Selain itu, iddah juga tetap diberlakukan dalam pernikahan yang disepakati
batalnya secara mutlak, seperti pernikahan sesama jenis, pernikahan dengan wanita
yang masih dalam masa iddah, menikahi wanita yang masih berstatus istri orang lain,
atau menikah dengan mahram sendiri. Namun, terdapat pengecualian bagi individu
yang tidak mengetahui bahwa pernikahan tersebut dilarang. Dalam kasus seperti ini,
iddah tetap harus dijalani karena adanya dugaan yang dapat menghindarkan
hukuman zina (had zina).

Adapun jika seseorang sudah mengetahui larangan tersebut sebelum menikah
menurut Imam Syafii dan sebagian ulama Hanafi, perempuan yang mengetahui
bahwa pernikahannya tidak sah tidak diwajibkan menjalani iddah. Hal ini karena
pernikahan fasid yang disadari statusnya tidak sah tidak memberikan hak terhadap

21 Fashihuddin dkk, Syarah Fathal Qarib diskursus munakahat, Cetakan I (Malang: Ma’had Al-Jami’ah Al-
Ali UIN Maulana Malik Ibrahim) hlm. 437-438

Habiburrahman dan Sa’adah, Nikah Fasid dan Implikasinya ..

. 1142



penetapan nasab maupun penghapusan hukuman zina, sehingga tidak ada alasan
untuk mewajibkaniddah.22
2) Implikasi nikah fasid terhadap Iddah karena kematian suami

Implikasi pernikahan fasid terhadap kewajiban iddah akibat kematian suami
telah menjadi perdebatan di kalangan fugaha. Secara umum, mereka sepakat bahwa
tidak ada kewajiban iddah dalam pernikahan yang telah disepakati batal. Namun,
mereka berbeda pendapat mengenai kewajiban iddah dalam pernikahan yang status
kebatalannya masih diperdebatkan. Terdapat dua pandangan mengenai hal ini.
Pandangan Pertama:

Mazhab Syafi'l, Hanafi, dan Hanbali berpendapat bahwa iddah akibat
kematian suami tidak wajib dalam pernikahan fasid, baik yang kebatalannya
diperdebatkan maupun yang telah disepakati. Menurut mereka, iddah karena
kematian suami hanya berlaku dalam pernikahan yang sah. Mereka berargumen
bahwa pernikahan yang tidak sah tidak menjadikan laki-laki tersebut sebagai suami
yang sebenarnya. Selain itu, iddah karena kematian suami juga bertujuan untuk
menunjukkan kesedihan dan penyesalan atas kehilangan berkah pernikahan. Namun,
berkah tersebut hanya ada dalam pernikahan yang sah, bukan pernikahan fasid.2
Pandangan Kedua:

Imam Maliki memiliki pendapat yang berbeda. Beliau berpendapat bahwa
iddah karena kematian suami tetap wajib dalam pernikahan fasid yang kebatalannya
masih diperselisihkan. Alasannya, pernikahan semacam ini dapat menghasilkan
penetapan nasab, sehingga kewajiban iddah berlaku sebagaimana dalam pernikahan
yang sah.2

Dengan demikian, perbedaan pendapat ini menunjukkan keragaman
pandangan dalam menafsirkan hukum terkait iddah dalam konteks pernikahan fasid.
Sebagaimana telah dipaparkan bahwa nikah fasid mempunyai pengaruh dalam
permasalahan iddah. Jika terpisahnya pernikahan fasid itu dikarenakan perceraian
maka dalam mazhab syafi'l mewajibkan iddah. Peneliti setuju akan hal ini
dikarenakan pada mazhab syafi'l berprinsip bahwa hubungan yang tidak dikenai had
maka mewajibkan adanya iddah. Pernikahan fasid tidak menyebabkan pelakunya
dikenai had dengan demikian pernikahan fasid mewajibkan adanya iddah meski
tujuannya hanyalah untuk memastikan kekosongan rahim bukan dalam rangka
ta’abbudi dikarenakan iddah merupakan keistimewaan yang sejatinya hanya diberikan
kepada pernikahan yang sah.

Disisi lain ketika terpisahnya itu karena meninggalnya suami maka mazhab
syafi'l berpendapat bahwa tidak ditetapkan iddah. Terkait hal ini peneliti lebih
condong kepada mazhab maliki yang mengatakan bahwasannya iddah dikarenakan
meninggalnya suami pada pernikahan fasid tetap diwajibkan. Hal ini dikarenakan
meninggalnya suami pada pernikahan fasid meskipun secara syariat tidak dianggap
sebagai suami sebenarnya secara sah, nasab anak yang dihasilkan pada pernikahan ini
masih ditetapkan kepada suami.

22 Al Mausu’ah al Fighiyyah al Kuwaitiyah, J1d. 29, (Beirut: Dar al Kutub al Ilmiyah) hlm. 339

23 An Nawawi, Raudlatu al Tholibin, J1d. 8, (Beirut: al Maktab al Islami) hlm.399

24 Al Dasugqi, Muhammad bin Ahmad, “Hasyiyah al Dasugqi ala al Syarhi al Kabir”,]ld. 2, (Beirut: Dar al
Fikr), hlm. 475

Habiburrahman dan Sa’adah, Nikah Fasid dan Implikasinya ..

. 1143



Kesimpulan

Berdasarkan bahasan yang telah dijelaskan, dapat disimpulkan bahwa iddah
karena perceraian tetap berlaku dalam pernikahan fasid mekipun bukan dalam
rangka ta’abbudi melainkan sekedar pemastian kekosongan rahim. Akan tetapi untuk
iddah kematian suami tidak ditetapkan iddah karena dalam pernikahan fasid tidak
dianggap suami yang sebenarnya.

Secara keseluruhan, tulisan ini memberikan pemahaman yang lebih mendalam
mengenai nikah fasid dan implikasinya terhadap iddah dalam perspektif Mazhab
Syafi’i. Meskipun begitu tulisan ini masih jauh dari kata sempurna. Pemaparan dari
penulis masih terbatas dalam perspektif satu mazhab saja, sedangkan persoalan nikah
fasid adalah permasalahan yang kompleks yang memerlukan sudut pandang dari
berbagai mazhab.

Harapan selanjutnya penelitian ini tidak cukup sampai disini, melainkan terus
berkembang dan dapat memberikan kontribusi dalam memperkaya wawasan tentang
fenomena ini serta mendorong upaya perlindungan hukum dan sosial yang lebih baik
bagi pasangan yang terlibat dalam pernikahan fasid.

Daftar Pustaka
Al-Anshari, Zakaria. Asna al Mathalib. JId. 3. (Beirut: Dar al Kutub al Ilmiyah)
Al-Auqof Al Kuwaitiyah. Al Mausu’ah al Fighiyyah al Kuwaitiyah. J1d 29. (Beirut: Dar al
Kutub al Ilmiyah)
Al-Azhari, Sulaiman bin Umar. Hasyiyah al Jamal. J1d. 4. (Beirut: Dar al Fikr)
Al-Dasuqi, Muhammad bin Ahmad. Hasyiyah al Dasugqi ala al Syarhi al Kabir. J1d 2.
(Beirut: Dar al Fikr)
Al-Jaziri, Abdurrahman. Al figh ala al madzhahib al arba’ah. J1d. 4. (Beirut: Dar al Kutub
al Ilmiyah)
Al-Nawawi. Raudlatu al Tholibin. Jld. 8 (Beirut: al Maktab al Islami)
Al-Syarbini. Mughni al Muhtaj. jld. 3. (Beirut: Dar al fikr)
Al-Zuhaily. Wahbah, al-Figh al-Islamy. J1d. 9 (Beirut: Dar al fikr)
Amir, R. R. Iddah (Tinjauan Figih Keluarga Muslim). Al-Mau’izhah: Jurnal Bimbingan
Dan Penyuluhan Islam, 1(1), 2008.
Djamil Latif. Aneka Hukum Perceraian Di Indonesia (Jakarta: Ghalia Indonesia), 1985.
Fashihuddin dkk. Syarah Fathal Qarib diskursus munakahat, (Malang: Ma’had Al-
Jami’ah Al-Ali UIN Maulana Malik Ibrahim). 2021.
Hasbiyallah. Sudah Syar’ikah Muamalahmu. Yogyakarta: Salma Idea, 2014,
Irfan, Nurul. Nasab dan Status Anak dalam Hukum Islam. Jakarta: Amzah, 2015.
Lelah, Ariesthina. “Memahami Kedudukan Nikahul Fasid Dalam Hukum Islam”, Al
Tafaqquh Journal of islamic law vol 2, No 1. 2021.
Manan, Abdul. Aneka Masalah Hukum Perdata Islam di Indonesia. Jakarta: Kencana. 2017.
Meiryana, Feity, (2018)” Tinjauan hukum islam terhadap nikah fasid dan dampaknya (Studi
Terhadap Putusan Hakim di Pengadilan Agama Bengkulu)” QIYAS Jurnal hukum
islam dan peradilanvol 3. No. 1
Muhammad Syauqy.Kedudukan Anak Dalam Perkawinan Batal Karena Wali Tidak Sah Di
Pangkalan Susu, Journal Smart Law. Vol. 1, No. 2. 2023.

Habiburrahman dan Sa’adah, Nikah Fasid dan Implikasinya ..

. 144



Nurnazli. Relevansi Penerapan Iddah di Era Teknologi Modern. ljtimaiyyah: Jurnal
Pengembangan Masarakat Islam, 10(1). 2017.

Suardi, Ismail dkk. “Metode Penelitian Sosial” Jogjakarta: Gawe Buku, 2019. 33

Rahim, Abdul. “Implementasi Nikah Fasid Dan Nikah Batil (Studi Kasus Kua Kec. Cempa
Kab. Pinrang)” Al Bayyinah vol 1, No. 1. 2017.

Ulum, H. Analisis Komparatif Perspektif KHI dan Figih Imam Syafi'l tentang Hukum Ihdad
bagi Perempuan. Qolamuna: Jurnal Studi Islam, 4(1), 2018.

Wahyudi, M. I. Kajian kritis ketentuan waktu tunggu (Iddah) dalam RUU HMPA bidang
perkawinan. Jurnal Hukum Dan Peradilan, 5(1). 2016.

Yusuf, M. Relevansi pemikiran ulama bugis dan nilai budaya bugis. ANALISIS: Jurnal Studi

Keislaman, 13(1). 2017.

Habiburrahman dan Sa’adah, Nikah Fasid dan Implikasinya ..

. 1145



